
 



2 
 

 
PUKANIE DO DRZWI 

 

Robert J. Wieland 

 

 

 

 

 

Tytuł oryginału: The Knocking at the Door 

Wszelkie prawa zastrzeżone. Żadna część tej publikacji nie może być 
reprodukowana dla zysku komercyjnego, w tym przesyłana w jakiejkolwiek 
formie za pomocą jakichkolwiek środków, elektronicznych, mechanicznych, 
kserograficznych, nagraniowych lub innych, bez uprzedniej pisemnej zgody 
autora. Możesz kopiować i rozpowszechniać materiał w dowolnym medium lub 
formacie, ale musisz podać odpowiednie źródło. 

Ta książka i wszystkie inne publikacje są dostępne za darmo na stronach 
fatheroflove.info i maranathamedia.com. Aby zamówić dodatkowe egzemplarze, 
prosimy o kontakt pod adresem fatheroflovefellowship@gmail.com 

Ponownie opublikowano w Mena, Arkansas, Stany Zjednoczone Ameryki, 16 
września 2025 przez Father of Love Fellowship (fatheroflove.info) Projekt 
okładki książki autorstwa Father of Love Fellowship. 

Cytaty z Biblii oraz publikacji Ellen White oznaczone (*) są bezpośrednio 
tłumaczone z przekładu wydanego w języku angielskim. 

Wydanie pierwsze w języku polskim, luty 2026 
  

  

 



3 
 

 

 

Spis treści 
 

 

Wprowadzenie .........................................................................................4 

Impas w kościele Adwentystów Dnia Siódmego ................................... 6 

Do kogo skierowane jest to poselstwo? ................................................ 11 

Jak zaczął się problem ,,A nie wiesz że” .............................................. 14 

Nieświadome poczucie winy w historii Pisma Świętego ..................... 22 

Gdy wszelka niesprawiedliwość zostanie prawdziwie oczyszczona .... 29 

Historia naszej denominacji i orędzie laodycejskie .............................. 38 

Boskie środki zaradcze: ,,Złoto” ........................................................... 59 

Boskie środki zaradcze: ,,Biała szata” i ,,Maść do oczu” ..................... 98 

Epilog: Pieśń nad Pieśniami i orędzie laodycejskie ........................... 109 

Bezowocne poszukiwania ................................................................... 110 

Uroki zaginionego kochanka .............................................................. 112 

Dodatek: Częściowa kompilacja wypowiedzi Ellen White na temat 

nieświadomego grzechu ..................................................................... 114 

 

 

 



4 
 

Wprowadzenie 

Gdyby sam Jezus był mówcą w twoim kościele w nadchodzący Szabat 
jakie byłoby Jego przesłanie?  

Odpowiedź jest prosta. On już jest Mówcą; a Jego poselstwo jest łatwo 
dostępne dla wszystkich by mogli usłyszeć – poselstwo skierowane ,,do 
anioła kościoła Laodycejczyków”.  

Prawdopodobnie w ciągu ostatnich stu lat wygłoszono wśród nas więcej 
kazań i napisano więcej słów na temat orędzia laodycejskiego niż na 
jakikolwiek inny pojedynczy temat. Jednak z jakiegoś dziwnego 
powodu zmiana, do której wzywa poselstwo, nigdy nie nastąpiła. W 
miarę bezlitośnie upływających dziesięcioleci tragiczny stan duchowy, 
który wymaga przemiany, staje się coraz poważniejszy. 

Czy znajomy język z Księgi Objawienia 3:14-21 stał się dla nas tak 
powszechny, że aż - zobojętniały? Czy chłostamy się okresowymi 
przemówieniami opartymi na tym przesłaniu, dopóki nie znudzi nam się 
ten masochistyczny rytuał?  

Kiedy zostanie wygłoszone ostatnie kazanie na temat Orędzia 
Laodycejskiego, które doprowadzi do czynu, który spełni ,,radę” 
udzieloną przez Prawdziwego Świadka?  

Ta książka nie ma być powtórką z wyświechtanych frazesów 
stosowanych w duchu szukania błędów. Spojrzymy na poselstwo 
naszego Pana z niecodziennej perspektywy – z poselstwa z 1888 roku o 
sprawiedliwości Chrystusa. Znajome słowa Jezusa skierowane do 
siódmego kościoła mogą nabrać nowego i zaskakującego znaczenia w 
świetle naszej historii po 1888 roku. Stają się ,,teraźniejszą prawdą”. 
Jest Bożym planem, że prawda doprowadzi Jego lud do doskonałej 
jedności w działaniu. Niech przedstawione tu zasady pomogą nam 
wszystkim zjednoczyć się na fundamencie wiecznej prawdy, abyśmy 



5 
 

mogli nauczyć się wychwalać naszego Pana zarówno indywidualnie, 
jak i jako ciało, i prawdziwie postępować zgodnie z Jego ,,radą” 
zawartą w poselstwie laodycejskim. Ostre głosy mówią nam, że nie ma 
nadziei dla kościoła; jest nadzieja, jeśli będziemy czynić to, co mówi 
nasz Pan: ,,Bądźcie więc gorliwi i nawracajcie się”.  

Historia nie jest smutnym lamentem, ale raczej ponawianym wezwaniem 
do pokuty. - G. Ernest Wright, Wyzwanie dla wiary Izraela.  

Pan oznajmił, że historia z przeszłości powtórzy się, gdy wejdziemy w 
końcowe dzieło. — Ellen G. White, MS 129, 1905 (2SM 390)  

Nie uciekniemy od historii. Na dłuższą metę historia nie ma odwołania 
do żadnego sądu wyższej instancji z tego prostego powodu, że historia 
została utkana na Bożym krośnie. – Abraham Lincoln  

Raz po raz pokazywano mi, że przeszłe doświadczenia ludu Bożego nie 
powinny być uważane za martwe fakty. Nie powinniśmy traktować 
zapisu tych doświadczeń tak, jak traktowalibyśmy zeszłoroczny 
almanach. Ten zapis powinien być zachowany w umyśle; bo historia się 
powtórzy. — Ellen G. White, MS. D-238, 1903 

 

 

 

 

 



6 
 

Impas w kościele Adwentystów Dnia Siódmego 

Jest to zaniedbane, ale niezbędne przygotowanie, które należy 
poczynić, zanim ostateczne wylanie Ducha Świętego w Późnym 
Deszczu będzie mogło nadejść. Rozwiązanie naszego problemu może 
być o wiele prostsze, niż przypuszczaliśmy. Tym najbardziej 
koniecznym przygotowaniem jest jasne zrozumienie specjalnego 
przesłania Chrystusa do Jego ludu w dniach ostatecznych – 
laodycejskiego poselstwa skierowanego do ,,anioła” siódmego kościoła 
z Objawienia 2 i 3.  

Chociaż prawdą jest, że ,,Orędzie Laodycejskie [...] musi iść do 
wszystkich kościołów” (6T 77),* Ellen G. White stosuje je 
wielokrotnie, przede wszystkim, do denominacji Adwentystów Dnia 
Siódmego. Co więcej, kiedy Kościół Adwentystów Dnia Siódmego 
zrozumie i przyjmie to przesłanie, ona mówi; ,,głośne wołanie trzeciego 
anioła” nie będzie już dłużej opóźniane. Zdajemy sobie sprawę, że 
Późny Deszcz i Głośny Krzyk zostały opóźnione o wiele dziesięcioleci. 
Jedynym możliwym wnioskiem jest to, że w Orędziu Laodycejskim 
musi być coś, czego nie zrozumieliśmy lub nie otrzymaliśmy. 
Zastanówmy się nad tym znamiennym stwierdzeniem:  

,,Pokazano mi, że świadectwo dane Laodycejczykom odnosi się do ludu 
Bożego w obecnym czasie, a powodem, dla którego nie dokonało ono 
większego dzieła, jest zatwardziałość ich serc (...). Kiedy zostało ono 
zaprezentowane po raz pierwszy, (…) prawie wszyscy wierzyli 
(słusznie, jak się sugeruje), że ta wiadomość zakończy się głośnym 
krzykiem Trzeciego Anioła. (…) Celem poselstwa jest, aby pobudzić 
lud Boży, aby odkryć przed nim jego odstępstwo i doprowadzić do 
gorliwej pokuty, aby mogli być zaszczyceni obecnością Jezusa i byli 
przygotowani na głośne wołanie Trzeciego Anioła (1T 186)”.*  



7 
 

Jeśli po tylu dziesięcioleciach modlenia się o to nadal nie jesteśmy 
,,przygotowani na głośny krzyk”, to czy nie byłoby mądrze zwrócić 
naszą uwagę na Orędzie Laodycejskie, aby znaleźć przyczynę? Być 
może nie pojęliśmy ,,tego orędzia we wszystkich jego fazach” (7 BC 
964).* Czy mądrze jest zakładać, że już rozumiemy głębokie znaczenie 
tego przesłania? Poniższe punkty wskazują na doświadczenie, które 
wciąż jest przed nami: 

,,Poselstwo skierowane do kościoła w Laodycei jest wysoce stosowne 
dla nas jako ludzi. Zostało nam to przedstawione od dawna, ale nie 
zostało wysłuchane tak, jak powinno. Kiedy dzieło pokuty jest szczere i 
głębokie, poszczególni członkowie kościoła będą kupować bogate 
dobra niebieskie. (7BC 961; 1894; podkreślenie dodane)”.*  

,,(…) W maści znajduje się martwa mucha. (…) Wasza obłuda 
przyprawia Pana Jezusa Chrystusa o mdłości. (Ap 3:15-18 cytowane). 
Słowa te odnoszą się do kościołów i do wielu osób zajmujących 
odpowiedzialne stanowiska w dziele Bożym. (Tamże, 962, 963; 1899)”.  

Istnieje głęboki i tajemniczy związek, który łączy orędzie z 1888 roku z 
apelem Chrystusa do Jego ukochanej Laodycei. Widzimy, że 
wielokrotnie Ellen G. White łączyła te dwie rzeczy razem. Zastanówmy 
się na przykład nad tym, co zostało zaczerpnięte z listu napisanego w 
kontekście orędzia z 1888 roku i reakcji wobec niego (tematem jest 
sprawiedliwość przez wiarę):  

,,Przesłanie z Laodycei rozbrzmiewa już teraz. Przyjmijcie to poselstwo 
we wszystkich jego fazach i rozgłaszajcie je ludziom, gdziekolwiek 
Opatrzność otworzy drogę. Usprawiedliwienie przez wiarę i 
sprawiedliwość Chrystusowa to tematy, które mają być przedstawione 
ginącemu światu. (7 BC 964, 1892)”.*  

Wyznaczonymi przez Boga lekarstwami na laodycejski stan pychy są: 
,,Złoto wypróbowane w ogniu”, ,,Biała szata” i ,,Maść do oczu”. Są to 



8 
 

zasadnicze tematy, które złożyły się na orędzie z 1888 roku. Z biegiem 
czasu staje się coraz bardziej oczywiste, że kościół ostatków nigdy nie 
rozumiał jasno dynamiki tego przesłania. Czy ośmielimy się 
zaprzeczyć, że ta ostra nagana napisana w 1890 roku ma zastosowanie 
dzisiaj?  

W jaki sposób nasi kaznodzieje mogą stać się przedstawicielami 
Chrystusa, skoro czują się samowystarczalni? Skoro w duchu i  
usposobieniu mówią: ,,Jestem bogaty i pomnożę się w dobrach i 
niczego nie potrzebuje?” Nie wolno nam popadać w stan 
samozadowolenia, bo inaczej zostaniemy opisani jako ci, którzy są 
ubodzy, nędzni, pożałowania godni, ślepi i nadzy.  

,,Od czasu spotkania w Minneapolis widziałam stan kościoła w 
Laodycei jak nigdy dotąd. Słyszałam napomnienie Boże skierowane do 
tych, którzy czują się tak bardzo usatysfakcjonowani, którzy nie znają 
swojej duchowej nędzy (...) podobnie jak Żydzi, wielu zamknęło swoje 
oczy, aby nie widzieć, ale teraz jest tak samo wielkie niebezpieczeństwo 
w zamykaniu oczu na światło i w chodzeniu z dala od Chrystusa, 
czując, że niczego nie potrzebują, tak jak wtedy, gdy On był na ziemi 
(...)”.  

,,Ci, którzy zdają sobie sprawę z potrzeby pokuty wobec Boga i wiary w 
Pana naszego Jezusa Chrystusa, będą odczuwać skruchę w duszy, będą 
pokutować za opór stawiany Duchowi Pana. Wyznają swój grzech 
odrzucenia światła, które Niebo tak łaskawie im zesłało, i porzucą 
grzech, który zasmucił i znieważył Ducha Pana. (R&H 26 sierpnia 
1890)”.* 

Jeśli poselstwo laodycejskie ma na celu to, aby kościół ,,był 
przygotowany na głośne wołanie Trzeciego Anioła” (1T 186), a ,,stan 
kościoła w Laodycei” ,,od czasu spotkania w Minneapolis” jest 
uważany za niebezpieczny ,,jak nigdy dotąd” (op. cit.), oczywiste jest, 
że jest to kierunek studiów zasługujący na naszą szczególną uwagę. W 



9 
 

prostym fakcie, że ,,Głośny Krzyk” nie wybrzmiał jeszcze tak, jak 
powinien, historia pokazuje, że w tym jest ,,prawda na czas 
teraźniejszy”. Nasza obecna troska o znalezienie prawdziwej przyczyny 
tak długiego opóźnienia musi nas skłonić do ponownego zbadania 
poselstwa Chrystusa do kościoła w Laodycei.  

Jeżeli czujemy się ,,bogaci i pomnożeni w dobrach” pod względem 
naszego zrozumienia ,,sprawiedliwości z wiary” i jeżeli czujemy się 
dumni i zadowoleni z powodu naszego wielkiego postępu w głoszeniu 
jej światu, to nie będziemy odczuwać żadnej potrzeby serca 
studiowania poselstwa laodycejskiego. Ale Prawdziwy Świadek 
zapewnia nas, że to jest właśnie nasze największe niebezpieczeństwo. 
Nieuświadomienie sobie – to jest nasz problem.  

Ale jeśli odczuwamy ogromny ,,głód i pragnienie sprawiedliwości”, 
jeśli mamy głębokie przekonanie, że historia doprowadziła nas do 
miejsca wielkiego kryzysu duchowego i że Orędzie Laodycejskie 
stanowi klucz do wyjścia z naszego obecnego impasu, to z pewnością 
Orędzie Laodycejskie zostanie ponownie rozważone z otwartą 
szczerością. Być może więc, w odpowiedzi na żarliwe modlitwy, Duch 
Święty będzie w stanie wywrzeć wrażenie zarówno na czytelniku, jak i 
na pisarzu i wprowadzić ich we wspólne doświadczenie odkrycia i 
oświecenia. Z pewnością taka jest wola Boża dla nas wszystkich.  

Wyrażenie ,,złoto wypróbowane w ogniu” jest powszechnie rozumiane 
jako odniesienie do procesu oczyszczania osobistych prób, których 
doświadczamy indywidualnie. To zrozumienie przesłoniło bardziej 
bezpośrednie zastosowanie tej ,,rady” w wymiarze zbiorowym – do 
przywództwa kościoła, do ,,anioła” kościoła.  

Czy jest możliwe, że ,,ogień” jest odniesieniem do ,,przesiewu”, owego 
traumatycznego i kataklizmicznego wydarzenia, które wystawi nasze 
dusze na próbę jak żadne inne doświadczenie w naszej historii? 
Prawdziwy Świadek wymienia ,,złoto” jako pierwsze lekarstwo. Czy 



10 
 

dlatego, że uświadomienie sobie naszego doktrynalnego i duchowego 
ubóstwa jest najtrudniejszą barierą w naszej świadomości?  

Jeśli to ponowne studiowanie orędzia z Laodycei ma w ogóle 
jakąkolwiek wartość, to wszyscy będziemy mieli trudności z 
odniesieniem się do tych wniosków. Czy to możliwe, że nasz Pan 
uprzejmie, ale stanowczo przypomina nam, że doświadczenie 
bezprecedensowych możliwości Późnego Deszczu i Głośnego Krzyku 
będzie wymagało prób i ofiar tak srogich, jak ogień oczyszczający 
złoto?  



11 
 

Do kogo skierowane jest to poselstwo?  

Patrząc na słowa z Objawienia 3:14-21, na światło dzienne wychodzi 
kilka bardzo ważnych czynników:  

Po pierwsze, dowiadujemy się, że przesłanie nie jest skierowane do 
świeckich w Kościele, ale do jego przywódców. To zupełnie inne 
podejście niż to, które przez wiele dziesięcioleci było powszechnie 
przyjmowane. Podczas gdy my, kaznodzieje, często błagaliśmy nasze 
zgromadzenia, aby przyjęły to przesłanie, przez cały czas Pan chciał, 
abyśmy to my je przyjęli. Kieruje On to poselstwo w ten sposób: ,,Do 
anioła kościoła w Laodycei napisz [...] (Ap 3:14). Skąd wiemy, że 
,,anioł kościoła” jest przywództwem kościoła? On sam odpowiada:  

Tajemnica siedmiu gwiazd, które widziałeś w mojej prawej 
ręce, i siedmiu złotych świeczników jest taka: siedem gwiazd 
to aniołowie siedmiu kościołów, a siedem świeczników, które 
widziałeś, to siedem kościołów. (Ap 1:20).  

Kogo reprezentuje ,,siedem gwiazd”, które On ,,trzyma [...] w prawicy 
swojej” (Ap 2:1)? Są oni duchowymi przywódcami kościoła:  

,,Słudzy Boży są symbolizowani przez siedem gwiazd, które Ten, który 
jest Pierwszym i Ostatnim, ma pod swoją szczególną troską i ochroną. 
Słodkie wpływy, które mają być obfite w Kościele, są związane z tymi 
sługami Bożymi, którzy mają reprezentować miłość Chrystusa. 
Gwiazdy na niebie są pod Bożą kontrolą. Napełnia je światłem. On 
kieruje ich ruchami i kieruje nimi. Gdyby tego nie uczynił, stałyby się 
upadłymi gwiazdami. Tak samo jest z jego sługami. (GW 13, 14)”.*  

,,Korona z dwunastu gwiazd” na głowie czystej niewiasty symbolizuje 
dwunastu apostołów (Ap 12:1). Kiedy ,,mały róg” ,,strącił niektóre 
gwiazdy na ziemię”, powszechnie rozumiemy, że symbolizują one 
wybitnych przywódców żydowskich (Dan. 8:10). Gwiazda ,,zwana 



12 
 

Piołunem” to Attyla, przywódca Hunów; a ,,trzecią część gwiazd” 
poszkodowaną przez jego grabieże uważamy za przywódców 
Cesarstwa Rzymskiego (Ap 8:11, 12).  

,,Przywództwo kościelne obejmuje w szczególności „tych, którzy 
sprawują urzędy ustanowione przez Boga do kierowania Jego ludem” 
(AA 163, 164)”.* 

Wynika z tego, że ,,anioł kościoła laodycejskiego” jest ludzkim 
przywódcą kościoła, ,,wielkim sercem dzieła”, ,,najwyższą władzą, jaką 
Bóg ma na ziemi” (3T 492).* To właśnie do tego przywództwa Pan 
Jezus kieruje przede wszystkim swoje niezwykle ważne laodycejskie 
przesłanie. Jeśli naprawdę zrozumieją i przyjmą to przesłanie, pastorzy i 
świeccy w kościele również szybko je przyjmą. Wynika to z 
następujących elementów:  

,,Członkowie naszych kościołów nie są nieuleczalni; wina nie jest tak 
bardzo przypisywana im, jak ich nauczycielom. Pastorzy ich nie 
karmią. (,,Do braci na odpowiedzialnych stanowiskach”. Special 
Testimonies nr 10, s. 46; 1890)”.*  

Po drugie, Pan Jezus uznaje, że tym, co nas powstrzymuje, jest nieznany 
grzech. Wynika to z kilku czynników, które można znaleźć w 
przesłaniu:  

a. On mówi: ,,Znam dzieła twoje”. ,,Anioł Kościoła” nie zna ani 
nie rozumie jego ,,dzieł” ani jego prawdziwego stanu; Stąd też 
skierowane do niego poselstwo. 

b. Kiedy mówi: ,,Mówisz: Jestem bogaty i pomnożę się w dobra, a 
niczego nie potrzebuję”, jest oczywiste, że ,,anioł” nie wie ani 
nie uświadamia sobie, że wypowiada te słowa. W rzeczywistości 
w ciągu stulecia, które upłynęło od czasu, gdy to poselstwo 
zostało po raz pierwszy uznane przez nas za ,,teraźniejszą 
prawdę”, nigdy nie słyszano, aby odpowiedzialny Adwentysta 



13 
 

Dnia Siódmego chełpił się tymi słowami. Jezus musi mówić o 
nieświadomym języku serca. Jest tu coś bardziej znaczącego, 
niż pozwala na to powierzchowne spojrzenie.  

c. ,,A nie wiesz [...] o swoim prawdziwym stanie. Grecki 
czasownik nie oznacza: ,,nie wiesz, ponieważ nie zostałeś 
poinformowany lub nie nauczyłeś się”, ale ,,nie wiesz, ponieważ 
nie dostrzegałeś”. (Zaprzeczenie z Oida oznacza brak percepcji, 
brak relacji, odpowiednik naszego słowa ,,nieświadomy”).  

,,Nie wiesz” oznacza, że najbardziej podstawowe i fundamentalne 
prawdy o naszym stanie są dla nas nieświadome. Jest to brak percepcji, 
a nie zanik świadomej pamięci. Nie jest to brak świadomości 
spowodowany osłabieniem organizmów fizycznych, obniżenie 
duchowego ,,IQ” z powodu choroby lub zwyrodnienia, ani nawet brak 
informacji umysłowej. Nie jest to brak inteligencji. ,,Nie wiemy”, 
ponieważ duchowa i emocjonalna bariera została wzniesiona w naszych 
duszach z powodu naszej winy w wyniku grzechu.  

Uznanie, że przesłanie jest skierowane przede wszystkim do 
przywódców kościoła, w żaden sposób nie jest krytyczne. Po pierwsze, 
obserwacja ta opiera się na prostym fakcie. Co więcej, jest to prawda, 
która znacznie zwiększa szacunek należny przywódcom kościoła. 
Szacunek dla zasad organizacji kościoła jest nieodłącznym elementem 
takiego rozumienia laodycejskiego przesłania. Przywództwo Kościoła, 
zwłaszcza Konferencji Generalnej, jest niezwykle ważne. Zrozumienie, 
że ,,aniołem kościoła” jest przede wszystkim przywództwo Generalnej 
Konferencji, przywraca szacunek dla organizacji kościelnej na należne 
jej miejsce. Zaprzeczać temu oznacza zapraszać chaos.  

I wreszcie ,to rozpoznanie w żadnym wypadku nie może być uważane za 
szukanie winnych. Dzieje się tak dlatego, że zasada zbiorowej winy 
przedstawiona w tej książce wyklucza możliwość jakiejkolwiek 
postawy ,,świętszy ode mnie”. Wszyscy jesteśmy razem uwikłani w ten 
problem, a długie opóźnienie jest naszą wspólną odpowiedzialnością. 



14 
 

Jak zaczął się problem ,,A nie wiesz że” 

Głębokie poczucie powstało w ludzkiej duszy w Ogrodzie Eden, kiedy 
nasi pierwsi rodzice upadli. Jest to tak samo prawdziwe w odniesieniu 
do nas dzisiaj, jak było w odniesieniu do Adama, ponieważ ,,w 
Adamie wszyscy umierają” (1Kor 15:22). Wszyscy powtórzyliśmy 
upadek Adama (por. Rz 5:12).  

Pierwszym skutkiem tego poczucia winy był wstyd: ,,Adam i jego żona 
ukryli się przed obliczem Pana Boga między drzewami ogrodu”      
(Rdz 3:8).  

Drugim dowodem był strach: ,,I (...) Adam (...) Rzekł: Usłyszałem 
Twój głos w ogrodzie i przestraszyłem się, bo byłem nagi i ukryłem 
się” (wersety 9,10).  

Trzecią konsekwencją było wzniesienie bariery powodującej stan 
nieświadomości. Adam nie był w stanie uświadomić sobie swojej winy 
i jej wyznać. Natychmiast więc ją stłumił. Winą za wszystko obarczył 
Ewę: ,,I rzekł mężczyzna: Kobieta, którą dałeś mi by była ze mną, dała 
mi z drzewa, a ja jadłem" (werset 12). Winna para umarłaby tam 
wtedy,  gdyby była świadoma pełnego zakresu swojej winy, ponieważ 
,,zapłatą za grzech jest śmierć" (Rzy 6:23). Kiedy zgubieni w końcu w 
pełni zrozumieją ogrom swojej winy, będą cierpieć drugą śmierć, 
wypełniając Pańskie ostrzeżenie skierowane do Adama i Ewy, że gdy 
zgrzeszą, ,,na pewno umrą” (Rdz 2:17). Musimy zdać sobie sprawę z 
tego, że wina za grzech pociąga za sobą wbudowaną w siebie karę 
wiecznej śmierci, a sam fakt, że nasze fizyczne życie jest przedłużane 
przez okres próbny, jest dowodem prima facie na istnienie 
nieświadomego mechanizmu wyparcia, który ma swój początek w 
Edenie.  

Ten stan ,,nie wiesz” był więc błogosławieństwem, ponieważ 
umożliwiał dalsze życie. Boży cel, rzecz jasna, polegał na tym, aby dać 
człowiekowi możliwość nauczenia się pokuty i wiary w Zbawiciela.  



15 
 

Czwartą konsekwencją było rozwinięcie się nieprzyjaźni wobec Boga: 
,,Niewiasta, którą dałeś, aby była ze mną (...)”Adam czuł, że prawdziwą 
przyczyną kłopotów jest Bóg! Ewa podzielała tę nowo powstałą 
nieświadomą barierę, ponieważ również nie potrafiła łatwiej przyjąć i 
wyznać własnej winy: „Wąż mnie zwiódł i zjadłam” (Rdz 3:13). 

Od czasu pierwszego grzechu w Ogrodzie ludzkość powtarza ten 
tragiczny wzorzec. Jeśli człowiek nie ma wiary w boskiego Zbawiciela, 
który dźwiga cały ciężar jego winy, pełne uświadomienie sobie winy 
prowadzi do śmierci. Patrząc w tym świetle miłosiernym jest to, że nie 
zdajemy sobie sprawy z głębi naszego grzechu i winy. Ten stan ,,nie 
wiesz, że” mógłby trwać wiecznie i na wieki, z wyjątkiem tego, że musi 
nadejść powtórne przyjście Chrystusa i musi nastąpić koniec grzechu. 
Stąd Orędzie do Laodycei!  

Kiedy Adam i Ewa ,,ukryli się przed obliczem Pana Boga”, uczynili to, 
ponieważ ukrywali się również przed sobą. Ich nowe przekonanie o 
winie było oczywiście niemile widziane w ich wiedzy. Nie możemy 
przecenić traumatycznego wpływu tego grzechu pierworodnego i 
poczucia winy na ich ludzkie dusze. Po prostu nie mogli stawić czoła 
samym sobie. Z jakiegoś tajemniczego powodu czuli się nadzy przed 
sobą i przed Bogiem. Byli odmienieni. ,,Pan Bóg przechadzający się po 
ogrodzie w chłodzie dnia” nagle stał się dla nich niechcianym intruzem. 
Chcieli, żeby zostawił ich w spokoju. Jego obecność obudziła w nich 
nieprzyjemne przekonania, o których woleliby zapomnieć.  

Tak jest z człowiekiem od tamtej pory. ,,A ponieważ nie chcieli 
zatrzymać Boga w swoim poznaniu, wydał ich Bóg na pastwę 
niegodziwego umysłu” (Rz 1:28).  

Wiedza o Bogu została stłumiona, ponieważ obudziła w człowieku 
nieznośne poczucie winy, od którego człowiek pragnął uciec. W ten 
sposób została ona głęboko ukryta. O tej funkcji wyparcia, wynikającej 
z poczucia winy, wspomina Paweł: ,,Widzimy, jak kara Boża objawia 



16 
 

się z nieba i spada na wszelką bezbożną niegodziwość ludzi. W swojej 
niegodziwości tłumią prawdę. Albowiem wszystko, co ludzie mogą 
wiedzieć o Bogu, jest jasne przed ich oczami; zaprawdę, sam Bóg im to 
objawił (...) Lecz całe ich myślenie spełzło na próżno, a ich zwiedzione 
umysły pogrążyły się w ciemności”(Rz 1:18-21, NEB - New English 
Bible kursywa dodana).  

Ktoś mógłby w tym momencie powiedzieć: ,,Tak, ale to wszystko 
odnosi się do niegodziwców. Oni mają te problemy, nie my. Jesteśmy 
narodzonymi na nowo chrześcijanami i nie mamy żadnego problemu z 
tłumionym poczuciem winy, tak jak oni. Krew Jezusa Chrystusa już nas 
z tego wszystkiego oczyściła!” Ale nasz Pan, ,,Wierny i Prawdziwy 
Świadek”, mówi, że my również mamy problem z nieznanym 
grzechem: ,,Nie znasz” swojego prawdziwego stanu. Coś opóźniło 
przyjście Pana i wstrzymało Głośny Krzyk przez dziesięciolecia, 
pomimo faktu, że jesteśmy tak szczerymi, narodzonymi na nowo 
chrześcijanami!  

Grzeszny Adam w Ogrodzie miał problem z ,,wrogością wobec Boga”. 
Czy my, prawie sześć tysięcy lat po nim, możemy mieć źródło tego 
samego problemu i nie być tego świadomi? ,,Zamysł ciała jest wrogi 
Bogu” – mówi Paweł (Rz 8:7). Dopóki lud Boży nie będzie naprawdę 
gotowy na zapieczętowanie i zakończenie okresu próbnego, z całą 
pewnością będzie miał problem. Jeśli wciąż kładziemy się do grobów, 
tak jak robiły to niezliczone pokolenia przed nami od czasów Edenu, to 
ciągle zabieramy nasz problem ze sobą do grobu. Dopóki problem ten 
nie zostanie rozwiązany, lud Boży nie będzie przygotowany do tego, by 
,,stanąć przed obliczem świętego Boga bez pośrednika”. (GC 425)* 
Dopiero gdy nastąpi „specjalne dzieło oczyszczenia, usunięcia grzechu 
wśród ludu Bożego na ziemi”, możemy założyć, że obcość wobec Boga 
została rzeczywiście przezwyciężona. 



17 
 

Ukryta ,,wrogość wobec Boga” jest korzeniem problemu. To właśnie 
stworzyło potrzebę ,,ostatecznego pojednania”. Ale my po prostu tego 
nie widzimy. Jest to grzech nieświadomy. Jesteśmy jak nasz umiłowany 
brat Piotr. Wiele lat po swoim chrzcie i wyświęceniu do służby oraz po 
latach nauki pod kierunkiem samego Chrystusa, Piotr nie znał ani nie 
rozumiał swoich ukrytych motywacji:  

Kiedy Piotr powiedział, że pójdzie za swoim Panem do więzienia i na 
śmierć, mówił to szczerze, każde słowo, ale sam siebie nie znał. W jego 
sercu ukryte były elementy zła, które okoliczności miały ożywić. 
Gdyby nie uświadomiono mu grożącego mu niebezpieczeństwa, 
doprowadziłoby to do jego wiecznej zguby. Zbawiciel widział w nim 
miłość własną i pewność siebie, które przewyższały jego miłość do 
Chrystusa (…) Uroczyste ostrzeżenie Chrystusa było wezwaniem do 
badania serca. (DA 673)*  

Czy można wyrazić słowami wyraźniej, że problem Piotra leżał w jego 
nieznanym sercu? Kiedy nasz Zbawiciel widzi nas teraz, w przededniu 
naszej ostatniej wielkiej próby, co widzi ukryte w naszych sercach, co 
musi być nam ,,uświadomione?” 

Kiedy Piotr w końcu zaparł się swego Pana, uczynił to, czego nikt z nas 
nie ośmieli się powtórzyć w ostatecznej próbie, kiedy ,,sprawiedliwi 
mają żyć w oczach świętego Boga bez orędownika:?”  

Piotr właśnie oświadczył, że nie zna Jezusa, ale teraz z gorzkim 
smutkiem zrozumiał, jak dobrze jego Pan go znał i jak dokładnie czytał 
w jego sercu, którego fałszywość nie była znana nawet jemu samemu. 
(DA 713)* 

A jednak Piotr był naprawdę szczerym ,,narodzonym na nowo 
chrześcijaninem”. Dzięki Bogu, ostateczne próby jeszcze nie nadeszły! 
Kto z nas byłby naprawdę gotowy?  



18 
 

Grzech pierworodny Adama i Ewy był dla krzyża na Kalwarii tym, 
czym żołądź dla dębu. Nasienie, czyli niechęć do Boga, jest widoczna 
w oświadczeniu Adama, który obwinia Go. Ale Adam byłby 
przerażony, gdyby w pełni zdał sobie sprawę z tego, jak to nasienie 
wyrośnie i ostatecznie doprowadzi do zamordowania Syna Bożego. 
Nie byłby w stanie znieść pełnego ujawnienia prawdziwych rozmiarów 
swojej winy. Ofiara złożona w Ogrodzie Oliwnym ukazała Adamowi 
najciemniejszy cień krzyża, ponieważ ,,ujrzał Chrystusa 
zobrazowanego w niewinnym zwierzęciu, cierpiącego karę za jego 
przekroczenie prawa Jahwe”. (6BC 1095)* I ,,zadrżał na myśl, że jego 
grzech miał przelać krew nieskazitelnego Baranka Bożego. Ta scena 
dawała mu głębsze i żywsze pojęcie o wielkości jego przewinienia, 
które mogło zostać zadośćuczynione tylko przez śmierć drogocennego 
Syna Bożego”. (PP 68)* Ale pełna świadomość ich grzechu i winy była 
zakryta przed winną parą:  

Po tym, jak Adam i Ewa skosztowali zakazanego owocu, ogarnęło ich 
poczucie wstydu i przerażenia. Na początku myśleli tylko o tym, jak 
usprawiedliwić swój grzech przed Bogiem i uniknąć straszliwego 
wyroku śmierci (...) Duch samousprawiedliwienia pochodzi od ojca 
kłamstwa i był przejawiany przez wszystkich synów i córki Adama. 
(5T 637, 638)*  

Całe szczęście, że od czasu Upadku poczucie winy człowieka pozostaje 
częściowo nieświadome, ponieważ gdyby było w pełni świadome, 
zabiłoby go. Stąd dobrotliwe zdanie Stwórcy: ,,Dnia, w którym 
będziesz z niego jadł, umrzesz” (Rdz 2:17). Gdyby Adam i Ewa byli w 
pełni świadomi swojej winy w Ogrodzie, zabiłoby to ich od razu, tak 
jak zabiło to Chrystusa na krzyżu. Dopiero gdy On przyszedł, ktoś 
mógł w pełni to pojąć. Tylko ,,On stał się grzechem za nas, którzy nie 
znaliśmy grzechu” (2Kor. 5:21).  

  



19 
 

Prawdziwy powód, dla którego robimy różne rzeczy, jest często przed 
nami zawoalowany. Ponieważ rozpoznanie prawdziwych motywów 
mogłoby nas przerazić, ,,zagłuszamy prawdę”, jak mówi Paweł. 
Możemy szczerze wierzyć, że działamy z poczucia sprawiedliwości, 
podczas gdy w rzeczywistości może nas motywować okrucieństwo. 
Możemy szczerze wierzyć, że motywuje nas miłość, a mimo to 
kierować się egocentrycznym pragnieniem akceptacji. Możemy 
wierzyć, że obowiązek jest naszym przewodnikiem, gdy naszą główną 
motywacją jest próżność. Możemy wierzyć, że jesteśmy pewni 
,,sprawiedliwości przez wiarę”, podczas gdy w rzeczywistości 
egocentryczna troska popycha nas do szukania osobistego 
bezpieczeństwa i w rzeczywistości jesteśmy ,,pod prawem”, 
nieświadomi prawdziwej wiary Nowego Testamentu. Możemy z czułym 
przekonaniem wyobrażać sobie, że jesteśmy naprawdę przynaglani 
miłością Chrystusa, podczas gdy tak naprawdę nie pojmujemy, ,,jaka 
jest szerokość, długość, głębokość i wysokość” tej miłości, a zatem z 
całą pewnością żyjemy dla siebie, czyli dokładnie tym, co krzyż miał 
uczynić niemożliwym ,,odtąd” (por. 2Kor 5:14, 15).  

Te racjonalizacje mogą być bardzo zwodnicze. A im bardziej żarliwie 
chcemy chronić się przed stanięciem twarzą w twarz z naszymi 
prawdziwymi motywacjami, tym bardziej desperacko musimy 
przekonać samych siebie do uwierzenia w nasze błędne założenia. A 
jednak istnienie tego stanu ,,nie wiesz” nie jest czymś tak ukrytym 
przed nami, że nie możemy rozpoznać, że problem istnieje. Można to 
łatwo dostrzec, jeśli spojrzymy na siebie uczciwie i przyjmiemy Słowo 
Boże szczerze i ze zrozumieniem.  

Ostateczne samooszukiwanie się, oczywiście, zostaje osiągnięte, gdy 
lud Boży, a szczególnie jego duchowe przywództwo, wierzy, że jest 
motywowane zdrowym pragnieniem zachowania ,,narodu”, ale krzyżuje 
Chrystusa z prawdziwej motywacji - ,,wrogości wobec Boga”. Tak więc 



20 
 

,,nie wiedzą, co czynią” (Łk 23:34). Smutny dzień nadchodzi również 
wieki później, kiedy przywódcy ludu Bożego szczerze wierzą, że 
kieruje nimi pragnienie ,,stania przy starych punktach orientacyjnych” i 
zachowania starodawnego ,,Poselstwa Trzeciego Anioła”, podczas gdy 
w rzeczywistości odrzucają początek Późnego Deszczu i Głośnego 
Krzyku. Tak więc znowu, w 1888 roku, ,,nie wiedzą, co czynią”.  

Ponownie, dziesiątki lat później, grozi nam inna forma 
samooszukiwania się. Interpretujemy masowe chrzty w krajach 
Trzeciego Świata jako dowód, że przyjęliśmy kiedyś odrzucony Późny 
Deszcz i że w związku z tym nasz stan duchowy jest zadowalający. W 
ten sposób, po raz kolejny, praktycznie chlubimy się tym, że jesteśmy 
,,bogaci i wzbogaceni dobrami [wzrost kościoła], [...] niczego nie 
potrzebujemy”. Zgodnie z orędziem z Laodycei, Zbawiciel wciąż modli 
się za nas: ,,Ojcze, przebacz im, bo nie wiedzą, co czynią”.  

Przekonaliśmy się, że to właśnie przy Upadku rozpoczęła się ta bariera 
nieświadomego poczucia winy. Czy coś takiego było w Chrystusie, 
kiedy stał się człowiekiem? Czy posłany ,,na podobieństwo 
grzesznego ciała”, odziedziczył tę barierę, która ukrywa przed nami 
rzeczywistość naszej prawdziwej winy?  

Nie. Dla Niego nie było takiej bariery. ,,Znał wszystkich ludzi i nie 
potrzebował, aby ktokolwiek świadczył o człowieku, bo wiedział, co 
jest w człowieku” (J 2:24,25). Nikt inny nigdy nie poznał, w pełni 
głębi człowieka. Przez cały czas Jego posługi ta bolesna wiedza 
ciążyła na Nim:  

,,A Jezus, znając ich myśli, rzekł: Dlaczego myślicie złe rzeczy w 
swoich sercach? (Mt 9:4)”.  

,,Jezus znając ich myśli (...)” (Mt 12:25). ,,Ale On znał ich myśli (...) 
(Łk 6:8)”.  



21 
 

Przy wielu okazjach widzimy, jak mówi swoim najwierniejszym i 
najbardziej zaufanym uczniom, że nie znają swoich własnych serc. ,,Nie 
wiecie, o co prosicie” (Mt 20:22). Kiedy Jakub i Jan chcieli ściągnąć z 
nieba ogień jako zemstę na nieszczęsnych Samarytan, którzy z powodu 
uprzedzeń odwrócili się od Jezusa, szczerze sądzili, że kierują się prawą 
gorliwością. W oświadczeniu równoległym do tego, które złożył do 
anioła kościoła w Laodycei, Jezus powiedział: ,,Nie wiecie, jakiego 
ducha jesteście” (Łk 9:55). Podobnie jak my, ci bogobojni apostołowie, 
bezsprzecznie najlepsi ludzie na świecie, padli ofiarą własnej 
niewiedzy. Używając częstego i trafnego zwrotu Ellen G. White - 
,,zmienili przywódców” i nie zdawali sobie z tego sprawy.  

Zaprawdę, ludzkie ,,serce jest zwodnicze ponad wszystko i rozpaczliwie 
złe: któż może je poznać?:” (Jer. 17:9). Tylko Chrystus mógł to w pełni 
poznać; a to, co wiedział, ostatecznie zabiło Go na krzyżu Golgoty. 
Żadna miłosierna bariera nie zaciemniła Jego świadomości naszego 
grzechu. On został uczyniony ,,grzechem za nas, który nie znał 
grzechu” (2 Kor. 5:21).  

 

 

 

 

 



22 
 

Nieświadome poczucie winy w historii Pisma Świętego  

Istnienie nieświadomego, tłumionego poczucia winy jest nauczane 
przez całą Biblię.  

1. Jako wyraźny przykład samooszukiwania się, nieświadomych 
motywacji, o których mowa powyżej, spójrz ponownie na 
ukrzyżowanie samego Chrystusa. Przywódcy żydowscy byli żałośnie 
szczerzy w przekonaniu, że samo istnienie ,,całego narodu” wymaga, 
aby Jezus umarł. Kajfasz powiedział: ,,Jest rzeczą pożyteczną dla nas, 
aby jeden człowiek umarł za lud i aby nie zginął cały naród. A to mówił 
nie od siebie (...).” (J 11:50, 51).  

Ci ludzie wiedzieli doskonale, że krzyżują niewinnego człowieka. Tego, 
czego ,,nie wiedzieli”, było wyrazem nieświadomej ,,wrogości wobec 
Boga” ukrytej pod powierzchnią we wszystkich cielesnych ludzkich 
sercach. Ich słowa i czyny były motywowane przez nieznaną siłę, która 
w nich tkwiła. Wszyscy mamy ten sam problem:  

Ta modlitwa Chrystusa za Jego wrogów objęła świat. Przyjmował 
każdego grzesznika , który żył lub powinien żyć, od początku świata aż 
do końca czasów. Na wszystkich spoczywa wina ukrzyżowania Syna 
Bożego. (DA 745. podkreślenie moje)*  

Paweł zgadza się, że grzech ukrzyżowania Chrystusa był grzechem 
nieświadomym:  

,,Gdyby ją bowiem poznali, nie ukrzyżowaliby Pana chwały” (1 Kor. 2:8).  

Podobnie jak w przypadku żydowskich przywódców, ludzkość nie jest 
dziś świadoma tej winy. Ale ich grzech jest także naszym grzechem, z 
tej prostej przyczyny, że wszyscy uczestniczymy we wspólnym 
człowieczeństwie. Wszyscy jesteśmy ,,członkami ciała”.  



23 
 

Pamiętajmy wszyscy, że nadal żyjemy w świecie, w którym Jezus, Syn 
Boży, został odrzucony i ukrzyżowany, gdzie nadal spoczywa wina za 
to, że wzgardziliśmy Chrystusem i woleliśmy zbójcę niż 
nieskazitelnego Baranka Bożego (…) Cały świat jest dziś oskarżony o 
rozmyślne odrzucenie i zamordowanie Syna Bożego (…) Wszystkie 
klasy i sekty, które przejawiają tego samego ducha zazdrości, 
nienawiści, uprzedzeń i niewiary, jaki przejawiają ci, którzy skazują na 
śmierć Syna Bożego, postępowałyby w ten sam sposób, gdyby 
nadarzyła się taka sposobność, tak jak to czynili Żydzi i lud w czasach 
Chrystusa. Byli by uczestnikami tego samego ducha, który domagał się 
śmierci Syna Bożego. (TM 38)*  

Jeśli odrzucimy tę jednoznaczną prawdę, możemy cofnąć zegar na 
kolejne pokolenie. Duchowa pycha wymyka się temu objawieniu. 
,,Niemożliwe! Nigdy bym tego nie zrobił” – można by się upierać. A 
jednak takie było właśnie dumne założenie tych, którzy odrzucili 
początek Głośnego Krzyku. (zob. R & H, 11 kwietnia 1893 r.)*  

Ostatecznym rozwinięciem historii będzie ujawnienie winy świata, tak 
aby wszyscy mogli ją w końcu zobaczyć. Kiedy świat zjednoczy się, 
aby wytępić lud Boży w ostatecznym dekrecie, ten nieświadomy umysł 
zła zostanie w pełni zamanifestowany. Duch Święty już go nie 
powstrzyma. A ich nienawiść do ludu Bożego będzie w rzeczywistości 
nienawiścią do Chrystusa – świeżym i kompletnym przejawem tej 
samej nieświadomej nienawiści, która objawiła się na Kalwarii, ,,aby 
wszystek świat stał się winnym [jawnym] przed Bogiem” (Rz 3:19).  

Bolesną prawdą objawioną w przesłaniu Prawdziwego Świadka do 
,,anioła kościoła w Laodycei” jest to, że związane z tym poczucie winy 
jest dzisiaj naszym prawdziwym grzechem i to właśnie powstrzymuje 
Późny Deszcz. Pod powierzchnią znajduje się ,,cielesny umysł”, który 
,,jest wrogi Bogu”. Przez wszystkie dziesięciolecia ta nieświadoma 



24 
 

wrogość wobec Boga udaremniała nasze najlepsze świadome wysiłki, 
aby przyspieszyć przyjście Pana.  

Oczywiście, tylko ,,wymazanie grzechów” dokonane w Dniu 
Pojednania może pomóc w oczyszczeniu tego głębszego poziomu 
nieznanego grzechu. Kiedy ta praca zostanie wykonana, tajemnicze 
wyrażenie ,,ostateczne przebłaganie” będzie lepiej doceniane. Żaden 
magiczny proces nie wykona tej pracy: nieznane teraz grzechy zostaną 
w pełni uświadomione i natychmiast odpokutowane. Nie będzie to 
jednak możliwe, jeśli obok obfitej świadomości naszego grzechu nie 
będzie ,,obfitsza” świadomość tego, co naprawdę oznacza łaska. Stąd 
potrzeba jaśniejszego zrozumienia Ewangelii niż kiedykolwiek 
przedtem – sprawiedliwości przez wiarę. ,,Nieprzyjaźń” zostaje w pełni 
uzdrowiona, ,,pojednanie” staje się w pełni skuteczne lub ,,ostateczne”. 
Jest to w istocie ostateczne pojednanie.  

2. Na długo przed Kalwarią Jezus wskazał na nieświadomy grzech 
swoich wrogów: 

Dlatego mówię do nich w przypowieściach, bo patrząc nie widzą, 
słuchając nie słyszą i nie rozumieją. I w nich wypełniło się proroctwo 
Izajasza. który mówi: Słuchając, usłyszycie i nie zrozumiecie; A 
widząc, ujrzycie i nie pojmiecie [oida, bycie świadomym:] Bo serce 
tego ludu jest ociężałe. a uszy ich są przytempiałe od słuchania i oczy 
ich zamknięte; aby kiedykolwiek nie widzieli swoimi oczami i nie 
słyszeli uszami, i nie rozumieli sercem, i nie nawrócili się, a Ja ich nie 
uzdrowiłem (Mt 13, 13-15).  

Marek dodaje w miejsce ostatniego zdania: ,,aby się nie nawrócili i nie 
odpuszczono im grzechów ich” (Mk 4:12). W ten sposób okazuje się, 
że rzeczą nie ,,poznaną” (oida) są ich grzechy. Bożą mocą, której 
zadaniem jest uświadomienie sobie nieuświadomionego grzechu, jest 
Duch Święty: ,,A gdy przyjdzie, będzie napominał [przekonywał] świat 
o grzechu” (J 16:8). Niemożliwe jest, aby taki grzech został 



25 
 

przebaczony, dopóki Duch Święty nie uświadomi mu tego. To dlatego 
nie może być mowy o automatycznym wymazywaniu taśmy poprzez 
naciśnięcie magicznego przycisku – ,,Panie, przebacz mi wszystkie 
moje grzechy” – bez uprzedniego uświadomienia sobie tych grzechów.  

A.T. Jones, będąc jednym z narzędzi użytych przez Pana, aby 
zakomunikować Jego ludowi ,,początek” Późnego Deszczu w 1888 
roku, podkreślił, że grzechy pogrzebane w ludzkim sercu muszą przyjść 
do naszej świadomości, zanim będą mogły zostać wymazane. ,,Dobrą 
nowiną” jest to, że Pan wykona tę pracę, jeśli Mu na to pozwolimy:  

Otóż niektórzy z obecnych tu braci właśnie to uczynili. Przyszli tu 
wolni; ale Duch Boży przyniósł coś, czego nigdy wcześniej nie 
widzieli. Duch Boży sięgnął głębiej niż kiedykolwiek wcześniej i 
objawił rzeczy, których nigdy wcześniej nie widzieli; a potem, zamiast 
dziękować Panu, że tak się stało, i pozwolić by całe to zło zostało 
usunięte (...). Zaczęli się zniechęcać (...).  

Jeśli Pan przypomniał nam grzechy, o których nigdy wcześniej nie 
myśleliśmy, to tylko pokazuje, że On schodzi do głębin i w końcu 
dotrze do dna; a gdy On znajdzie ostatnią rzecz, która jest nieczysta lub 
skażona, która nie jest w harmonii z Jego wolą, i przywoła to, i pokaże 
nam to, a my mówimy: ,,Wolałbym mieć Pana niż tamto” – wtedy 
dzieło jest zakończone i pieczęć Boga żywego może być utwierdzona 
na tym charakterze. [Zgromadzenie: ,,Amen”].  

To jest błogosławione dzieło uświęcenia. I wiemy, że to dzieło 
uświęcenia dokonuje się w nas. Gdyby Pan zgładził nasze grzechy, a 
my o tym nie wiemy, co by nam to dało? To byłoby po prostu robienie 
z nas maszyn. Nie proponuje tego; W związku z tym On chce, abyśmy 
wiedzieli o tym, kiedy nasze grzechy odchodzą, abyśmy mogli poznać, 
kiedy nadejdzie Jego sprawiedliwość. To właśnie wtedy, gdy oddajemy 
samych siebie, mamy Go. (Biuletyn Generalnej Konferencji, 1893, str. 
404)* 



26 
 

W związku z tym możemy zwrócić uwagę na następujące słowa Ellen 
G. White:  

Prawo Boże dociera zarówno do uczuć i motywów, jak i do 
zewnętrznych czynów. Odsłania tajemnice serca, które rzuca światło na 
rzeczy pogrzebane w ciemności. Bóg zna każdą myśl, każdy cel, każdy 
plan, każdy motyw. Księgi niebieskie zapisują grzechy, które zostałyby 
popełnione, gdyby nadarzyła się ku temu okazja (…) Bóg posiada 
doskonałą fotografię charakteru każdego człowieka i tę fotografię 
porównuje ze swoim prawem. Objawia człowiekowi wady, które szpecą 
jego życie, i wzywa go do pokuty i odwrócenia się od grzechu. (5 BC 
1085)*  

,,To, co pogrzebane w ciemnościach” z pewnością nie jest ,,grzechem 
znanym”, świadomie zatajonym przed innymi. Mówi się, że są to 
,,grzechy, które zostałyby popełnione, gdyby nadarzyła się ku temu 
okazja”. A więc nie są to grzechy, które zostały popełnione. Są to ,,cele” 
i ,,motywy” ukryte głęboko w sercu. Jak może dojść do ostatecznego 
wymazania grzechów, jeśli te rzeczy nigdy nie przyjdą do 
świadomości? To właśnie tych rzeczy dotyczy poselstwo laodycejskie i 
dlatego ,,zakończy się ono głośnym wołaniem trzeciego anioła”, gdy 
zostanie zrozumiane i przyjęte z radością, jak to zamierzył Pan.  

3. Tak więc dwa ważne czynniki warunkują ,,wymazanie grzechów”: 
pełne uświadomienie sobie grzechów oraz nowe docenienie krzyża, 
które dostarcza siły umożliwiającej przeżycie tego doświadczenia. Jeśli 
by odebrać przebłaganie dokonane na krzyżu, to żaden grzech nie może 
być przebaczony, a tym bardziej „wymazany”. Wielka przepowiednia 
Zachariasza wyraźnie dotyczy „wymazania grzechów”, gdyż mówi o 
oczyszczeniu z „grzechu i nieczystości”. Ta przepowiednia nigdy 
jeszcze się nie wypełniła: 

 



27 
 

I wyleję na dom Dawida [przywódcę Kościoła] i na mieszkańców 
Jerozolimy [Kościoła] ducha łaski i modlitwy. Będą patrzyć na mnie, 
którego przebili, i będą go opłakiwać, jak się opłakuje jedynaka; będą 
gorzko płakać nad nim, jak się płacze gorzko nad pierworodnym. (…)W 
tym dniu zostanie otwarte źródło dla domu Dawida i mieszkańców 
Jerozolimy dla obmycia grzechu i nieczystości (Za 12:10.13:1) 

Proroctwo to częściowo wypełni się w doświadczeniach tych specjalnie 
zmartwychwstałych, którzy faktycznie zamordowali Chrystusa podczas 
Jego pierwszego przyjścia (DA 580)*. Jednakże ,,oczyszczenie”, które 
uwidacznia się jako zależne od tego skruszonego spojrzenia na 
Chrystusa ukrzyżowanego, nie może ich dotyczyć. Dlatego możemy się 
spodziewać, że Duch Święty zostanie ,,wylany” na przywódców 
kościoła i na sam kościół, dając nową wizję Chrystusa ukrzyżowanego, 
ujawniając nasz własny udział w zbrodni.  

,,Duchem łaski i modlitwy” nie może być nikt inny, jak Duch Święty, 
który ,,wstawia się za świętymi według woli Bożej” (Rzy 8:26). W Jego 
posłudze uwielbienia Chrystusa (J 16,14), Duch Święty wzbudzi w 
sercach ludu Bożego nowe poczucie jedności z Chrystusem. Będzie to 
współczucie wobec Niego bliższe niż miłość do jedynego dziecka. To 
umożliwi zupełnie nową motywację do ukończenia dzieła: nie troskę o 
to, czy dostaniemy się do nieba, ale troskę o Jego usprawiedliwienie, o 
to, by otrzymał swoją nagrodę.  

Czy ta wina ,,przebicia” Chrystusa jest czymś, czego ,,dom Dawida” i 
,,mieszkańcy Jerozolimy” byli świadomi! Oczywiście, że nie. 
Świadomość zostaje wydobyta na światło dzienne tylko przez 
,,wylanie” Ducha. Gdy Pan mówi: ,,Będą patrzeć na mnie, którego  
przebili”, to jasne jest, że wiedza o tym grzechu lub o ich udziale w nim 
nie była wcześniej jasno uświadomiona.  



28 
 

Jeśli ktoś przeczyta Testimonies to Ministers, strony 91-96*, zobaczy, że 
wywyższenie Chrystusa w poselstwie z 1888 roku wypełniłoby 
proroctwo Zachariasza, gdyby poselstwo zostało przyjęte przez ,,dom 
Dawida”. Jest rzeczą pewną, że w naszych czasach ta prawda nie jest 
jeszcze wyraźnie widziana ani przez naszą służbę, ani przez nasz lud. 
Proroctwo Zachariasza jest jeszcze przyszłością, a więc ostateczne 
,,oczyszczenie” związane jest z ,,wylaniem” Ducha. Gdy nadejdzie, 
zajmie się nie tylko ,,grzechem”, ale także ,,nieczystością”.  

Zanim rozważymy, jak korzeń problemu Laodycei jest nieświadomy, 
jak wrogość wobec Boga była i nadal jest podstawową przeszkodą w 
otrzymaniu wylania Ducha Świętego, zwróćmy się ponownie do 
naszych Biblii, aby dokładniej przyjrzeć się rzeczywistości tego 
problemu nieświadomego grzechu.  

 

 

 

 

 

 

 



29 
 

Gdy wszelka niesprawiedliwość zostanie prawdziwie 
oczyszczona  

Niektórzy mogą być powściągliwi, aby zgodzić się ze stwierdzeniem, 
że kościół ma tak poważny problem. Są pod wrażeniem 1 Jana 1:9: 
,,Jeśli wyznajemy grzechy swoje, wierny jest On i sprawiedliwy, i 
odpuści nam grzechy, i oczyści nas od wszelkiej nieprawości”. ,,Panie, 
przebacz nam wszystkie nasze grzechy” – modlą się, wychodząc z 
założenia, że każda często powtarzana rutynowa modlitwa ,,wymazuje 
taśmę”. Pomysł, że na taśmie wciąż jest coś, czego jeszcze nie 
słyszeliśmy, jest zbyt szokujący, by w to uwierzyć.  

Jeśli myślimy o przebaczeniu grzechów jedynie jako o przygotowaniu 
do śmierci i zmartwychwstania, nie musimy się martwić o nieświadomy 
grzech, który wciąż czai się pod powierzchnią. Żyjemy jednak w 
czasach oczyszczania sanktuarium. Od 1844 r. trwa nowe, inne dzieło – 
dzieło oczyszczenia, odnowienia, uświęcenia, usprawiedliwienia. Nie 
chodzi nam tylko o to, by przygotować się na śmierć. Z niepokojem 
przygotowujemy się do przemienienia. Trzeba wykonać głębszą i 
bardziej gruntowną pracę niż ta, która została wykonana w przypadku 
któregokolwiek z poprzednich pokoleń. Późny deszcz sprawia, że 
ziarno dojrzewa na żniwo, a ,,żniwo jest końcem świata”. Dlatego 
przyjęcie Późnego Deszczu musi prowadzić do przygotowania się do 
przemienienia. Dlatego, aby właściwie zrozumieć laodycejskie 
przesłanie, musimy poszukać w naszych Bibliach, aby zobaczyć, że 
nieświadomy grzech był stałym problemem dla ludu Bożego w 
minionych wiekach.  

1. Wiele stwierdzeń biblijnych jest bez znaczenia, jeśli nie zrozumiesz, 
że odnoszą się one do tego nieznanego grzechu. Jeremiasz mówi: 
,,Głęboki jest umysł człowieka, głębszy niż wszystko inne, skłonny do 
zła; Któż może to pojąć?” (Jer. 17:9, Moffatt)*. Wydaje się, że Paweł 
miał na myśli to stwierdzenie, gdy powiedział: ,,Zmysł cielesny jest 



30 
 

wrogi Bogu”. A ta ,,wrogość” jest głębią, której nie można ,,zgłębić”. 
Umysł ukrywa swoje prawdziwe motywacje przed naszą świadomością. 
Biblia dodaje: ,,Ja, Pan, badam serce i doświadczam nerki” (werset 10). 
W Biblii KVJ zamiast słowa nerki użyto słowa ,reins oznaczające lejce. 
.,,Lejce” to hebrajska figura retoryczna, którą trudno zrozumieć poza 
rozpoznaniem nieświadomych motywacji serca.* 

,,Sprawiedliwy Bóg doświadcza serce i nerki” (Ps. 7:9). ,, Ty bowiem 
panujesz nad moimi nerkami (…). Przeniknij mnie Boże, i poznaj moje 
serce, wypróbuj mnie i poznaj moje myśli, i zobacz, czy jest we mnie 
droga nieprawości”. (Ps 139:13,23,24). ,,Zbadaj mnie, Panie, i 
doświadcz mnie; poddaj próbie moje nerki i serce” (Ps. 26:2).  

Jeremiasz zwraca się do Pana, aby potwierdził swoje prawdziwe 
motywy: ,,Lecz PANIE zastępów, który sądzisz sprawiedliwie i badasz 
nerki i serca” (…) Wyjawiłem ci bowiem moją sprawę” (Jer. 11:20).  

*,,Lejce/cugle” to idiom zarówno hebrajski, jak i grecki Nowego 
Testamentu, oznaczający nerki. Ponieważ starożytni byli stosunkowo 
słabo zaznajomieni z funkcjami fizjologii. Nerki symbolizowały dla 
nich nieznaną głębię uczuć i emocji. Zwróćmy uwagę na następujący 
fragment z The Expository Greek New Testament: [Grecki Nowy 
Testament – komentarz objaśniający] 

,,Znam otchłanie” i ,,rozeznający serca i badający nerki” to 
staroegipskie tytuły istot boskich. To dogłębne poznanie człowieka 
przenika poniżej powierzchownych pozorów. Boskie zaznajomienie się 
z prawdziwym, tajemnym życiem człowieka stanowi podstawę 
nieomylnego i bezstronnego osądu. (Vol 5. str. 361. 362)*.  

Ta myśl o ujawnieniu ukrytych motywacji serca została przeniesiona do 
Nowego Testamentu. Ponieważ tylko Pan ,,bada nerki i serca”, ,,da 
każdemu z was według uczynków waszych” (Ap 2:23). Tak więc, gdy 
później Pan mówi do Laodycei: ,,Znam dzieła twoje”, jasne jest, że 



31 
 

poselstwo z Laodycei jest również ,,badaniem nerek i serc”, 
ujawnieniem ,,rzeczy przedtem pogrzebanych w ciemnościach”, by 
zapożyczyć frazę Ellen G. White, cytowaną wcześniej.  

Rozważaliśmy już, w jaki sposób Chrystus nie miał tego samego 
problemu z nieświadomym umysłem co my. Izajasz mówi o Nim:  

I spocznie na nim Duch PANA, duch mądrości i rozumu, duch rady i 
mocy, duch poznania i bojaźni PANA. I będzie czujny w bojaźni PANA, 
nie będzie sądził według tego, co oczy widzą, ani karał według tego, co 
uszy słyszą. Ale w sprawiedliwości będzie sądził ubogich, a w prawości 
będzie rozstrzygał sprawy cichych na ziemi. Uderzy ziemię rózgą swoich 
ust, a tchnieniem swoich warg zabije niegodziwego. Sprawiedliwość 
będzie pasem jego bioder, a prawda pasem jego lędźwi (Iz 11:2-5). 

Chrystus w ogóle nie znał tłumienia winy. Stanął przed Bogiem dzięki 
,,wierności” i w ten sposób był ,,sprawiedliwy”. Jego motywacje były 
czyste i przejrzyste.  

,,Jest to tylko zapowiedź rodzaju ludzi, których zgromadzi poselstwo 
Trzeciego anioła, ponieważ oni również mają mieć ,,wiarę Jezusa” – nie 
tylko wiarę w Jezusa, ale właśnie ten rodzaj wiary, którą On miał, wiarę  
Jezusa. To jest głębokie doświadczenie ofiarowane kościołowi w 
Laodycei, wiara, duchowe rozeznanie i sprawiedliwość Chrystusa, 
kiedy drzwi zostaną otwarte". (Donald K. Short . A Study of the 
Cleansing of the Sanctuary in Relation to Current Denominational 
History (Studium oczyszczenia sanktuarium w odniesieniu do obecnej 
historii wyznania), praca magisterska Uniwersytetu Potomac, 
niepublikowana, 1958, str. 46).*  

 2. Dawid modli się: ,,Któż może zrozumieć jego błędy? oczyść mnie z 
ukrytych wad” (Ps 19:13). Oczywiście Dawid nie mówi o błędach 
znanych grzesznikowi i trzymanego w tajemnicy przed innymi. Gdyby 
tak było, modliłby się: ,,Rozumiemy nasze błędy’’. Mówi o wadach, 



32 
 

których sam grzesznik jeszcze nie zrozumiał. To jest grzech 
nieświadomy.  

3.Mojżesz modli się: ,,Położyłeś przed sobą nasze nieprawości, nasze 
ukryte grzechy w świetle Twego oblicza” (Ps. 90:8) Czym są te ,,ukryte 
grzechy?” Czy są to grzechy, o których wiemy, rzeczy, które ukrywamy 
przed wzrokiem innych? A może są to grzechy nieświadome? Nie mogą 
to być grzechy znane, które wyznaliśmy, ponieważ takie grzechy nie są 
,,ustanowione (...) przed Tobą (...) w świetle oblicza Twego”. Wszystkie 
takie grzechy ,,Rzuciłeś (...) za plecami Twoimi”, ,,w głębinach 
morskich” (Iz 38:17; Mi 7:19). Muszą to być grzechy niewyznane; a w 
kontekście modlitwy Mojżesza są to grzechy nieświadome.  

Mojżesz obrazowo opisuje nieświadome dzieło wyparcia, które działa 
we wszystkich grzesznikach od czasu Upadku: ,,Jesteśmy pochłonięci 
Twoim gniewem i gniewem Twoim trwożymy się (...). Wszystkie nasze 
dni przeminęły w Twoim gniewie: spędzamy nasze lata jako opowieść, 
którą się opowiada. Dni naszych lat jest siedemdziesiąt” (Ps 90:7-10). 
Nasze lata to nieustanny konflikt z nieuświadomionym poczuciem 
winy. Duch Święty nieustannie pogłębia naszą świadomość tego. Jeśli z 
radością witamy każde nowe i głębsze ujawnienie naszego 
nieświadomego grzechu i chętnie go wyznajemy, dzieło oczyszczania 
nabiera tempa. Jednak praca na rzecz całej społeczności kościoła 
napotykała opór i opóźniała się przez wiele dziesięcioleci. ,,A nie wiesz 
że” jest nadal przesłaniem Prawdziwego Świadka.  

Nasz ludzki problem nieświadomych motywacji był rozumiany przez 
Ellen G. White. W 1906 roku napisała na ten temat artykuł do Review. 
Zauważyła, że temat ten jest nauczany w całej Biblii. Zauważyła, że 
Saul z Tarsu w całkowitej szczerości nie znał swojego własnego serca, 
które, jak wyznał, było mu nieznane. Zwróćmy uwagę na to, jak w 
treści artykułu rozpoznała ona, że jest to wielki problem, przed którym 
stoi człowiek, i że tylko służba Chrystusa w Sanktuarium zapewnia 
rozwiązanie:  



33 
 

Bracia moi, dzień i noc, a zwłaszcza w porze nocnej, ta sprawa jest mi 
przedstawiana. „Tekel: ważony jesteś na wadze i znaleziony lekkim.” 
Jak stoimy przed Bogiem w tym czasie? Możemy być szczerzy, a 
jednak bardzo zwiedzeni. Saul z Tarsu był szczery, gdy prześladował 
Kościół Chrystusa. „Naprawdę sądziłem” – oświadczył – „że 
powinienem czynić wiele rzeczy wbrew imieniu Jezusa”. Był szczery w 
swojej ignorancji. (…) Wiemy, że nie ma nikogo, kto by – jakkolwiek 
gorliwie starał się czynić najlepiej – mógł powiedzieć: „Nie mam 
grzechu.”(…) Jak więc mamy uniknąć oskarżenia: „Ważony jesteś na 
wadze i znaleziony lekkim?” Powinniśmy zwrócić się ku Chrystusowi. 
Za nieskończoną cenę zawarł przymierze, aby być naszym 
przedstawicielem w niebiańskich pałacach, naszym orędownikiem 
przed Bogiem. 

Z drugiej strony, Zważony i uznany za niewystarczający to nasza 
inskrypcja z natury. (…) Niech każdy, stary czy młody, będzie wierny w 
postępowaniu z samym sobą, aby nie potykał się w ciemnościach, 
popełniając ciężkie błędy i pomagając w ten sposób innym w 
popełnianiu błędów. (Review and Herald 8 marca 1906).*  

Pierwsza część artykułu jest praktycznie studium biblijnym na temat 
nieświadomego umysłu. Cytuje Annę, matkę Samuela: ,,(...) Pan 
bowiem jest Bogiem wiedzy, On waży czyny” (1Sm 2:3). Salomon 
rozumiał, jak bardzo jesteśmy zwiedzeni: ,,Wszystkie drogi człowieka 
są czyste w jego własnych oczach; ale Pan waży duchy”(Prz 16:2). 
Dawid dostrzegł ten problem: ,,Doprawdy synowie ludzcy są marnością, 
synowie mocarzy – zawodni; położeni na wagę, wszyscy razem są lżejsi 
niż marność”(Ps. 62:9). Następnie Ellen G. White dodaje:  

Dla wiecznego dobra każdego człowieka leży badanie jego własnego 
serca i doskonalenie każdej zdolności danej mu przez Boga. Niech 
wszyscy pamiętają, że nie ma takiego motywu w sercu człowieka, 
którego Pan by wyraźnie nie widział. (…) Potrzebujemy połączenia z 



34 
 

Bożą mocą, abyśmy mogli mieć wzrost przejrzystego światła i 
zrozumienia, jak wnioskować od przyczyny do skutku. Potrzebujemy 
kształtować zdolności rozumu przez uczestnictwo w boskiej naturze, 
unikając zepsucia obecnego w świecie przez pożądliwość. (…) Nie ma 
takiego planu, jakkolwiek skomplikowanego, ani motywu, jakkolwiek 
starannie ukrytego, którego by On nie rozumiał jasno. (Tamże).  

4.Uderzającym przykładem ukrytego, zakopanego grzechu jest Chazael. 
Nie mógł zmusić się do uwierzenia, że jest zdolny do czynienia 
niewypowiedzianych rzeczy, do których prorok Elizeusz dostrzegł, że 
jest zdolny: ,,Bo wiem, jakie zło wyrządzisz synom Izraela. Ich twierdze 
spalisz ogniem, ich młodzieńców pomordujesz mieczem, ich dzieci 
roztrzaskasz i ich brzemienne rozprujesz. Wtedy Chazael powiedział: 
Co? Czy twój sługa jest psem, żeby miał czynić tak straszną rzecz?” 
(2Krl 8:12-13). Chazael szczerze nie zdawał sobie sprawy z tego, co 
leżało pogrzebane w jego sercu. W ten sam sposób jesteśmy szczerze 
nieświadomi naszych prawdziwych motywacji, poza przekonaniem 
Ducha Świętego. Zwróć uwagę na następujące kwestie:  

Gdyby ktokolwiek im powiedział [szukającym winnych], że pomimo 
ich zapału i pracy, aby naprawić innych, w końcu znaleźliby się w 
podobnym położeniu ciemności, powiedzieliby, jak to uczynił Chazael 
do proroka: ,,Czyż sługa twój jest psem, że ma dokonać tej wielkiej 
rzeczy?” (4T 89, 90).*  

Gdyby Achan, ulegając pokusie, został zapytany, czy pragnie przynieść 
porażkę i śmierć obozowi Izraela, odpowiedziałby: „Nie, nie! Czyż 
twój sługa jest psem, że miałby popełnić tę wielką nieprawość?” Ale 
(…) posunął się dalej, niż zamierzał w swoim sercu. Dokładnie w ten 
sposób poszczególni członkowie Kościoła są niepostrzeżenie 
prowadzeni do (…) sprowadzenia zagniewania Bożego na Kościół. 
(tamże, s. 492–493).  



35 
 

Pamiętajmy, że tak jak w przypadku ukrzyżowania Chrystusa, to 
motywacja jest nieuświadomiona, niekoniecznie zewnętrzny akt. Gdy 
zastanawiamy się, jak często sługa Pański porównuje nieświadomy 
grzech naszych braci, którzy odrzucili początek Późnego Deszczu na 
Konferencji w 1888 roku jak i po niej, do grzechu tych, którzy odrzucili 
Chrystusa: zaczynamy odczuwać, jak straszne są konsekwencje 
nieznanego grzechu, który Prawdziwy Świadek chciałby, abyśmy 
zobaczyli. Przez ile dziesięcioleci byliśmy odpowiedzialni za 
opóźnianie nadejścia Głośnego Krzyku? Przez cały ten czas 
myśleliśmy, że motywuje nas pragnienie przyspieszenia Jego przyjścia, 
podczas gdy w rzeczywistości je opóźnialiśmy!  

5.Innym klasycznym przykładem rezultatu nieznanego grzechu jest 
doświadczenie Ezechiasza (2Krl 20 i 21). Był dobrym królem, tak 
dobrym, że gdyby powiedział ,,Amen” na rozkaz Pana: ,,Uporządkuj 
swój dom; bo umrzesz i nie będziesz żył”, prawdopodobnie zapisałby 
się w świętej historii jako najwspanialszy król, jakiego kiedykolwiek 
miał lud Boży. Nie zdawał sobie sprawy z ukrytych, pogrzebanych 
korzeni zła drzemiących w jego nieświadomym sercu. Modlił się: 
,,Błagam Cię, Panie, przypomnij sobie teraz, jak chodziłem przed Tobą 
w prawdzie i z doskonałym sercem, i czyniłem to, co dobre w Twoich 
oczach. A Ezechiasz bardzo płakał”. (2Krl 20:3). Ale jego serce nie było 
doskonałe!, Gdy do jego życia dodano piętnaście lat, stał się ofiarą 
nieświadomych egoistycznych pobudek i zniweczył całe dobro, które 
osiągnął w okresie kiedy był zdrowy. On spłodził i wychował 
niegodziwego Manassesa.  

Jeremiasz wydaje retrospektywny osąd ostatniej epoki swego 
panowania: Upadek narodu Judy nastąpił z powodu Manassesa, syna 
Ezechiasza, króla Judy, za to, co uczynił w Jerozolimie (Jr 15:4). Całe 
zło, które Ezechiasz wyrządził w ciągu ostatnich piętnastu lat, było 
ukryte w jego sercu jeszcze przed jego chorobą. Księgi niebieskie 



36 
 

zapisują grzechy, które zostałyby popełnione, gdyby nadarzyła się ku 
temu sposobność (5BC 1085).* 

Podobnie jak dobry król Ezechiasz, wydajemy się sobie samym (i 
staramy się wydawać innym), jakbyśmy służyli Panu całym sercem. 
Tak długo źle rozumieliśmy 1Jana 1:9, że wahamy się pomyśleć o 
możliwości istnienia nieuświadomionego zasobu grzechu po naszym 
nawróceniu. Wyznaliśmy nasze grzechy – upieramy się – dlatego Pan 
był wierny i sprawiedliwy, aby oczyścić nas ze wszelkiej nieprawości. 
Nie ma żadnego grzechu, od którego nie zostaliśmy oczyszczeni. To, 
czego nie zrozumieliśmy, to fakt, że Pan nie może oczyścić nas z 
żadnej nieprawości, której jeszcze w pełni nie wyznaliśmy.  

W przypadku Ezechiasza, Pan opuścił go, aby go doświadczyć, aby 
[Ezechiasz] poznał wszystko, co było w jego sercu (2Krn 32:31).  

Natchnienie mówi, że tak samo będzie ze świętymi w dniach 
ostatecznych. Zostaną pozostawieni, aby stanąć przed obliczem 
świętego Boga bez pośrednika (GC 425 i 614).* Paralela z Ezechiaszem 
jest dokładna. Święci jednak nie ośmielają się powtarzać głupoty 
Ezechiasza, bo gdyby ,,okazali się niegodni i straciliby życie z powodu 
własnych wad charakteru, to święte imię Boże byłoby zhańbione” (GC 
619).* 

Usprawiedliwienie Boga, a w konsekwencji pomyślne zakończenie 
,,wielkiego boju między Chrystusem a Szatanem”, zależy od tego, czy 
zakończą się one tam, gdzie Ezechiasz poniósł porażkę. Czy Bóg 
ośmieli się pozwolić, aby taka próba nadeszła, zanim byliby na to 
gotowi?  

Ezechiasz, śpiący w swoim grobie, jest typem milionów ,,dobrych” 
ludzi, którzy umarli. Świadomie i szczerze służyli Panu tak, jak 
najlepiej znali i rozumieli. Ale, podobnie jak Ezechiasz, żadne 
pokolenie nigdy nie zrozumiało w pełni potencjału swoich własnych 



37 
 

serc, nieświadomego oddalenia od Boga, które leżało pod powierzchnią. 
Nikt nie musiał znosić bezprecedensowej próby, jaką było życie ,,w 
oczach świętego Boga bez orędownika”. Dzieje się tak dlatego, że 
żaden z nich nie otrzymał ,,ostatecznego przebłagania”, które jako 
jedyne może uleczyć problem nieuświadomionej wrogości wobec Boga. 
(Wyrażenie ,,ostateczne przebłaganie” nie powinno być spychane na 
adwentystyczne strychy jako błędne pojęcie naiwnych pionierów. 
Wyrażenie to pojawia się dość często jako znacząca fraza w pismach 
Ellen White. Istnieją również dobre dowody na to, że Pismo Święte 
podtrzymuje tę ideę jako ukrytą we wspaniałej koncepcji oczyszczenia 
Sanktuarium).  

Zwróćmy uwagę, że żadne pokolenie ludu Bożego nigdy nie otrzymało 
,,ostatecznego pojednania”. Fakt, że było kilka osób, które zostały 
przemienione, takich jak Henoch i Eliasz, może wskazywać na to, że to 
doświadczenie mogło być znane nielicznym rozproszonym w każdym 
pokoleniu.  

 

 

 

 

 

 

 



38 
 

Historia naszej denominacji i orędzie laodycejskie  

Wracamy teraz do słów naszego Pana: „do anioła zboru w Laodycei”. 
On słusznie zakłada, że powinniśmy byli nauczyć się lekcji historii i że 
w naszym pokoleniu jesteśmy gotowi na końcową lekcję 
przygotowującą do zakończenia dziejów.  

To mówi Amen, świadek wierny i prawdziwy (…). Znam twoje uczynki 
(…) Mówisz bowiem: Jestem bogaty i wzbogaciłem się, i niczego nie 
potrzebuję, a nie wiesz, że jesteś nędzny i pożałowania godny, biedny, 
ślepy i nagi (Ap 3:14-17). 

Nie znamy jeszcze naszych własnych ,,dzieł” ani historii. Nasza 
historia, tak jak jest ona dostrzegana przez niebiański wszechświat, 
odsłania nasze prawdziwe położenie jako przede wszystkim ,,nędznych, 
nieszczęśliwych, biednych, ślepych i nagich” ze wszystkich siedmiu 
kościołów. (Zwróćmy uwagę na użycie greckiego rodzajnika ho, ,,ten 
jeden”).  

Jaka jest nasza prawdziwa historia? Bez względu na to, jak 
nieprzyjemne może być to objawienie, prawda wymaga, aby uczciwie 
się z nią zmierzyć. Podjęto najgorliwsze i wytrwałe próby 
zidentyfikowania ,,oni” z poniższych cytatów jako niewielka 
mniejszość. Niestety, pełny kontekst pism Ellen G. White na ten temat 
identyfikuje ich jako większość odpowiedzialnego przywództwa 
kościoła – ,,anioła kościoła w Laodycei”:  

Cały wszechświat nieba był świadkiem haniebnego potraktowania 
Jezusa Chrystusa, reprezentowanego przez Ducha Świętego. Gdyby 
Chrystus był przed nimi, potraktowaliby Go w sposób podobny do tego, 
w jaki Żydzi traktowali Chrystusa. ((Special Testimonies, seria A, nr 6, 
str. 20. Kontekst mówi o roku 1888; kursywa dodana).* 



39 
 

Z przerażeniem czytamy takie stwierdzenie. Czy to może być prawda? 
Jak do tego doszło do tej strasznej sytuacji? ,,To po prostu nie może być 
prawda - ktoś gdzieś się pomylił”. To jest nasza zwykła postawa wobec 
tego i podobnych stwierdzeń. ,,Niech ktoś znajdzie inną natchnioną 
wypowiedź, która przekreśli tę wypowiedź” — błagamy. Zmierzenie się 
z tym faktem jest dla nas tak samo trudne, jak było trudno Adamowi i 
Ewie stawić czoła ich prawdziwej winie w Ogrodzie! Tym niemniej 
jednak, choć możemy się wahać, czy przyznać ten fakt, ,,cały 
wszechświat nieba był świadkiem tej haniebnej” sceny.  

Co na temat tego grzechu mówią księgi niebiańskie? Według 5BC 
1085* ,,zapisują grzechy, które zostałyby popełnione, gdyby nadarzyła 
się ku temu okazja”. Co zrobiliby nasi bracia, ,,gdyby Chrystus był 
przed nimi” w 1888 roku? Słowo jest jasne: ,,Traktowaliby Go w 
sposób podobny do tego, w jaki Żydzi traktowali Chrystusa”. Ponieważ 
księgi nieba ,,odnotowują grzechy, które zostałyby popełnione, gdyby 
nadarzyła się ku temu sposobność”, jasne jest, że wskazują one na to, iż 
wspomniani wyżej bracia rzeczywiście traktowali Chrystusa w sposób 
podobny do tego, w jaki traktowali Go Żydzi. Innymi słowy, mówiąc 
prostym językiem, ,,przebili Go”, by zapożyczyć wyrażenie 
Zachariasza!  

Usilnie staraliśmy się wierzyć, że zaimek „oni” odnosi się tylko do 
„niektórych”, do kilku osób, które potraktowały Jezusa Chrystusa tak 
haniebnie. Jedna z niedawnych, wysoko cenionych historii 
denominacyjnych opisuje ich jako „mniej niż dwudziestu”, „nawet nie 
jedną czwartą wszystkich uczestników”. A spośród tych „nielicznych”, 
„większość tych, którzy początkowo podnieśli sprzeciw, wyznała winę 
w ciągu dekady po 1888 roku — w dużej mierze w ciągu pierwszych 
pięciu lat — i odtąd zaprzestała swej opozycji”. (Zob. Movement of 
Destiny, s. 367–368, podkreślenie oryginalne).*  



40 
 

Tak więc Ellen White pozwoliła sobie na zdenerwowanie postawą i 
działaniami niewielkiej mniejszości pastorów, a dokładnie mniej niż 
dziesięciu. I przez dziesięć lat grzmiała przeciwko tej maleńkiej 
enklawie duchownych, oświadczając, że mają oni moc odmówienia 
Kościołowi i światu chwalebnych błogosławieństw Późnego Deszczu i 
Głośnego Krzyku, mimo że zdecydowana większość odpowiedzialnych 
przywódców całym sercem i entuzjazmem przyjęła to przesłanie!  

Nie zachowało się ani jedno oświadczenie, które wyszło spod pióra 
Ellen White, w którym stwierdzałaby, że ,,niektórzy” spośród 
odpowiedzialnych przywódców, którzy naprawdę zaakceptowali to 
przesłanie, byli liczni lub stanowili większość. Bez wyjątku użyła słowa 
,,niektórzy” w odniesieniu do tych, którzy przyjęli, co oznacza 
,,niewielu”. A ponad wszelką debatą na ten temat wyłania się 
przytłaczający fakt, że jakakolwiek reakcja na poselstwo z 1888 roku, 
dobra czy zła — przez to znacznie opóźniono dokończenie dzieła i 
przyjście Pana.  

Przyjrzyjmy się pokrótce niektórym wypowiedziom Ellen G. White, 
które rzucają światło na jej odniesienie do ,,niektórych”:  

W Minneapolis Bóg dał swoim ludziom drogocenne klejnoty prawdy w 
nowych ramach. To światło z nieba przez niektórych zostało odrzucone 
z całym uporem, jaki Żydzi okazywali odrzucając Chrystusa. (MS 13, 
1889; CWE 30).*  

Teraz mówiłam, jaki jest pożytek z naszego zgromadzenia się tutaj 
razem [w Minneapolis, 1888r.] i dla naszych usługujących braci, którzy 
przychodzą, jeśli są tutaj tylko po to, aby odgrodzić Ducha Bożego od 
ludzi? (…) Mówiłam i błagałam was, ale wydaje się, że to nie robi na 
was żadnego wrażenia (…) (MS 9, 1888).* 



41 
 

Nie jest mądre, aby któryś z tych młodych ludzi [Jones i Waggoner] 
zobowiązał się do podjęcia decyzji na tym spotkaniu, gdzie na porządku 
dziennym jest raczej sprzeciw niż dociekanie prawdy. (MS 15, 1888)  

Jeśli pastorzy nie przyjmą światła, chcę dać ludziom szansę; być może 
oni je przyjmą. (MS 9,1888).*  

Prawdziwie kluczową kwestią jest: Czy słowa naszego Pana w Jego 
przesłaniu do Laodycei są dziś aktualną prawdą? Czy też tak zwane 
„chwalebne” przyjęcie przesłania 1888 roku przez odpowiedzialne 
kierownictwo Kościoła uczyniło je nieaktualnym? Czy powyższe 
stwierdzenie było jednorazowym, nietypowym wybuchem Ellen 
White, czymś, co jej spokojniejsza natura później odrzuciła? Spójrzmy 
ponownie. Mówi ona o tym niemal niezliczoną ilość razy (wszystkie 
podkreślenia dodane):  

Za każdym razem, gdy ten sam duch [sprzeciwu w Minneapolis] budzi 
się w duszy, czyny dokonane przy tej okazji zostają poparte, a ci, którzy 
je wykonali, stają się odpowiedzialni przed Bogiem... Ten sam duch, 
który pobudzał tych, którzy odrzucali Chrystusa, drażnił ich serca i 
gdyby żyli w czasach Chrystusa, postępowaliby wobec Niego w sposób 
podobny do tego, jaki zachowywali się bezbożni i niewierzący Żydzi. 
(Special Testimonies to the Review and Herald Office, s. 16, 17).*  

Jeśli odrzucasz delegowanych posłańców Chrystusa, odrzucasz 
Chrystusa. (TM 96, 97. 1896).*  

Mężczyźni, którzy wyznają pobożność, gardzili Chrystusem w osobie 
Jego posłańców. Podobnie jak Żydzi, odrzucają przesłanie Boże. (FCE 
472; 1897).* 

Chrystus zarejestrował wszystkie te trudne, dumne, szydercze 
przemówienia wypowiedziane przeciwko Jego sługom, jak i przeciwko 
Niemu samemu. (R&H. 27 maja 1890).*  



42 
 

Ludzie wśród nas mogą stać się dokładnie tacy, jak faryzeusze — 
czujni, by potępić największego nauczyciela, jakiego świat 
kiedykolwiek znał. (TM 294; 1896).* 

Skąd wiemy, że ten grzech był grzechem nieświadomym? 
Zaangażowani w to bracia myśleli, że reagują na nadmiernie 
uwypuklone i błędne przesłanie. Myśleli, że odrzucają jakichś 
fanatycznych, niedoskonałych, a nawet niebezpiecznych posłańców. 
Myśleli, że ,,stoją przy starych punktach orientacyjnych, szlachetnie 
broniąc filarów przesłania trzech aniołów. Byli dumni ze swojej 
ortodoksji. Zauważ, jak ich prawdziwe motywacje były przesłonięte 
przed ich wiedzą:  

W Minneapolis Bóg dał swoim ludziom drogocenne klejnoty prawdy w 
nowych ramach. To światło z nieba przez niektórych zostało odrzucone 
z całym uporem, jaki Żydzi okazywali odrzucając Chrystusa. Dużo też 
mówiło się o tym, by stać przy starych punktach orientacyjnych. Były 
jednak dowody na to, że nie wiedzieli, czym były te stare punkty 
orientacyjne. Były dowody i było rozumowanie na podstawie słowa, 
które samo przemawiało do sumienia; Ale umysły ludzkie były 
niewzruszone, zapieczętowane przed nadejściem światła, ponieważ 
zdecydowali, że niebezpiecznym błędem było usuwanie ,,starych 
punktów orientacyjnych”, podczas gdy nie usuwało to ani jednego 
kołka starych punktów orientacyjnych, ale mieli wypaczone idee na 
temat tego, co składa się na stare punkty orientacyjne. (MS 13. 1889, 
CWE 30; podkreślenie dodane).*  

Istnieje bardzo dobry powód, dla którego Ellen White tak często 
porównywała tę reakcję na orędzie z 1888 roku do nienawiści Żydów 
wobec Chrystusa. Żydzi nie byli świadomi swoich prawdziwych 
motywów; A nasi bracia byli tacy sami. Zarówno żydowscy przywódcy, 
jak i nasi bracia nie wiedzieli, że potępiają ,,największego Nauczyciela, 



43 
 

jakiego świat kiedykolwiek znał”. Nieświadoma natura ich grzechu jest 
dalej ujawniana w następujący sposób:  

Nigdy nie mogę zapomnieć doświadczenia, jakie mieliśmy w 
Minneapolis, ani rzeczy, które wtedy zostały mi objawione w 
odniesieniu do ducha, który kontrolował ludzi — słów 
wypowiedzianych, czynów dokonanych w posłuszeństwie mocom zła 
(…). Na tym zebraniu poruszał nimi inny duch i nie wiedzieli, że Bóg 
posłał tych młodych mężów, aby zanieśli im szczególne poselstwo, 
które oni potraktowali szyderczo i z pogardą, nie zdając sobie sprawy, 
że niebiańskie istoty patrzą na nich. Wiem, że w tym czasie Duch Boży 
został znieważony. (MS 24, 1892).*  

Czy ten grzech wciąż pozostaje dla nas nieuświadomiony? Spójrzmy na 
wszystkie autorytatywne książki opublikowane na temat naszej historii 
w ciągu ostatnich ośmiu dekad. Czy jest choć jedna, która jasno 
przedstawia pełną prawdę o roku 1888, o początku Późnego Deszczu i 
Głośnego Krzyku?  

Poniższy tekst wydaje się proroczy: 

Przesłanie Prawdziwego Świadka znajduje lud Boży w smutnym 
zwiedzeniu, a jednak szczerym w tym zwiedzeniu. Nie wiedzą, że ich 
stan jest opłakany w oczach Boga. (3T 253).* 

To, co znajdujemy w naszych historiach, to wiele przechwałek nad 
cudownym ,,ubogaceniem”, które przyszło do Kościoła Adwentystów 
Dnia Siódmego w poselstwie z 1888 roku. Jesteśmy ,,bogaci i 
pomnożeni dobrami” to temat ogólny. Miliony naszych ludzi na całym 
świecie nie zdają sobie sprawy z trzeźwego faktu, że Pan wiernie 
wykonał swoją część i dał ,,początek” Późnego Deszczu i Głośnego 
Krzyku prawie sto lat temu, ale niebiański dar został odrzucony. Prawda 
jest następująca:  



44 
 

Szatanowi udało się w dużej mierze odciąć od naszego ludu. szczególną 
moc Ducha Świętego, którą Bóg pragnął im udzielić. Światło, które ma 
oświecić całą ziemię swoją chwałą, spotkało się z oporem i dzięki 
działaniu naszych własnych [przywódczych] braci zostało w znacznym 
stopniu odsunięte od świata. (1SM 234, 235).*  

Istnieje potrzeba ostatecznego przebłagania, czyli pojednania z 
Chrystusem, w konsekwencji ,,haniebnego potraktowania”, jakie Go 
spotkało na jednej z sesji Generalnej Konferencji! To jeden z powodów.  

Rzeczywiście, prawda, jaką można znaleźć w przesłaniach Ellen G. 
White, jest ,,zaskakującym potępieniem” (3T 253),* takim, którego 
moglibyśmy sobie życzyć, aby zostało zatuszowane na zawsze lub w 
jakiś sposób skutecznie zaprzeczone.  

Ale same słowa Chrystusa w przesłaniu do Laodycei wskazują naszą 
narzuconą sobie iluzję jako zasadniczo historyczną. Greckie wyrażenie 
jest bardzo niezwykłe, ponieważ powtarza to samo słowo „bogaty” w 
zdaniu, ale w innym czasie i stronie [chodzi o gramatykę]. Umieszcza 
na naszych ustach wyrażenie dumnej chluby: „Jestem bogaty (w 
zrozumienie sprawiedliwości przez wiarę), ponieważ w mojej historii 
zostałem błogosławiony przez przyjęcie wielkiego bogactwa” (plousios 
eimi, kai peplouteka). Ani tłumacze Biblii Króla Jakuba, ani inni nie 
uchwycili w pełni sensu greckiego tekstu słów Jezusa, który próbowali 
oddać w przekładzie. Dlatego tłumacze King James próbowali uniknąć 
tego, co uważali za bezsensowne powtórzenie, stosując eufemizm: 
„Jestem bogaty i wzbogaciłem się w dobra”. Jest to zrozumiałe, 
ponieważ żyli zbyt wcześnie. Rozważmy dosłowną grekę Objawienia 
3:17: „Mówisz: Bogaty jestem i wzbogaciłem się”. 

Przez dziesięciolecia okazywaliśmy ogólne poczucie satysfakcji, że 
zostaliśmy ubogaceni ,,chwalebnym zwycięstwem” w naszej historii z 
1888 roku. Większość naszych kaznodziejów była tak samo pewna, że 
rozumie i głosi prawdziwą sprawiedliwość przez wiarę, jak była pewna  



45 
 

że rozumie i głosi prawdę o Szabacie. Zwróćmy uwagę na to, jak ci 
różni autorzy naszych opracowań historycznych nieświadomie 
potwierdzają zarzut naszego Pana — niektórzy z nich używają nawet 
dokładnie tych samych słów, które On włożył w nasze usta:  

Wyższe osiągnięcia [1888] (...) zaowocowały duchowym przebudzeniem 
wśród naszego ludu. (M.E. Kern, R&H, 3 sierpnia 1950, str. 294).*  

Godny uwagi punkt zwrotny w historii Adwentystów Dnia Siódmego 
(...) przekraczając kontynentalną granicę i stając się nowym krajem (...) 
Chwalebne zwycięstwo (...) wielkie duchowe przebudzenie wśród 
Adwentystów. (…) Świt wspaniałego dnia dla kościoła adwentysty- 
cznego. (…) Błogosławione konsekwencje wielkiego przebudzenia (...) 
są z nami jeszcze. (…) Ten błogosławiony okres przebudzenia, który 
rozpoczął się w 1888 roku (...) był bogaty zarówno w świętość, jak i 
owoce misyjne. (L.H. Christian, Fruitage of Spiritual Gifts, str. 219-
245 — zwróć uwagę na słowo ,,bogaty”).*  

Inspirujące przesłanie, które uratowało kościół przed niebezpieczeń- 
stwem legalizmu i otworzyło umysły na wzniosłe obszary ewangelii.  

W ostatniej dekadzie stulecia kościół rozwinął się, dzięki tej Ewangelii, 
w przedsiębiorstwo przygotowane do wypełnienia misji Bożej. Kościół 
(...) został wzbudzony przez ożywione poselstwo o usprawiedliwieniu 
przez wiarę. (A.W. Spalding, Kapitanowie Zastępów, s. 602).*  

W wielu przypadkach kościoły, które zaczynały z głębokim naciskiem 
ewangelicznym, z biegiem lat straciły nieco ze swojego blasku. 
Adwentyzm Dnia Siódmego stanowi interesującą odmianę od 
powszechnego trendu wśród organizacji religijnych. (…) Historia 
Adwentystów pokazuje, że coraz większy nacisk kładzie się na prawdy 
ewangeliczne. (…) Wyznanie religijne, które z biegiem lat staje się 
coraz bardziej ewangeliczne, jest wyjątkowym fenomenem. (N.F. 
Pease, Tylko przez wiarę, str. 227).*  



46 
 

Na czele z takimi osobami znajdują się osoby o krytycznym 
nastawieniu, które widzą tylko porażki kościoła, ale są ślepe na jego 
osiągnięcia. Chociaż ubolewamy nad naszym zaniedbaniem wielkich 
prawd ewangelii, dziękujemy Bogu za szlachetnych mężczyzn i 
kobiety, którzy przez lata podkreślali te prawdy. Pozdrawiamy również 
niezliczoną armię członków kościoła, którzy znają Chrystusa jako 
osobistego Zbawiciela i którzy zostali prawdziwie usprawiedliwieni 
jedynie przez wiarę. Jesteśmy wdzięczni za wzmożony nacisk na 
usprawiedliwienie przez wiarę w ciągu ostatnich czterdziestu lat; I 
chociaż nie zrobiliśmy wszystkiego, co powinniśmy lub mogliśmy byli 
zrobić, nierozsądnie jest ignorować postępy, które zostały poczynione. 
(Tamże, s. 238).*  

W ciągu pięćdziesięciu pięciu lat służby w duszpasterstwie 
Adwentystów Dnia Siódmego nawiązałem kontakt z naszymi 
pracownikami i członkami na całym świecie. Spotykałem się z 
naszymi kaznodziejami w prawie każdym kraju, w którym nasza 
działalność została ustanowiona (...). Nigdy nie słyszałem, aby 
robotnik czy świecki członek – w Ameryce, Europie czy gdziekolwiek 
indziej – wyraził sprzeciw wobec przesłania o sprawiedliwości przez 
wiarę. (A.V. Olson, Through Crisis to Victory, 1888-1901, s. 232; 
Thirteen Years of Crisis (1982), s. 238).* 

Słuszne jest stwierdzenie, że poselstwo [o sprawiedliwości przez 
wiarę] było głoszone zarówno z kazalnicy, jak i przez prasę, a także 
przez życie wielu tysięcy oddanych Bogu ludzi, którzy poznali owoce 
duchowego życia w Chrystusie. Każdy, kto poświęci czas na 
przestudiowanie książek, gazet, broszur i traktatów Adwentystów Dnia 
Siódmego, odkryje, że ta chwalebna prawda była wielokrotnie 
drukowana. Różne etapy zbawienia przez wiarę w Chrystusa były 
nauczane z mocą i jasnością w radiu przez wiele lat, a ostatnio w 
telewizji. Temat ten był już poruszany w różnych kursach 



47 
 

korespondencyjnych lekcji biblijnych. Adwentystyczni pastorzy i 
ewangeliści głosili tę istotną prawdę z kościelnych ambon i 
publicznych mównic, z sercami płonącymi miłością do Chrystusa. 
(Tamże, s. 233-237; nowe wydanie, s. 239-243).  

Rozdział ten może jedynie zasygnalizować ogromny nacisku położony 
na usprawiedliwienie przez wiarę podczas Generalnej Konferencji w 
1926 roku. Jestem głęboko przekonany, że dobrze byłoby położyć 
mniejszy nacisk na rok 1888, a większy na rok 1926. (…) Niektórzy 
sugerowali, aby denominacja w jakiś konkretny sposób oficjalnie 
uznała błędy z 1888 roku. Nie można było przedstawić bardziej 
pozytywnych dowodów duchowego wzrostu i dojrzałości niż kazania 
z 1926 roku. (N.F. Pease, The Faith That Saves, s. 59).*  

,,Mówisz: Jestem bogaty i wzbogaciłem się”. Rok 1888 był początkiem 
wielkiego ubogacenia, chwalebnego zwycięstwa, ,,duchowej (...) 
dojrzałości”. Jesteśmy wyjątkowi. Stajemy się coraz lepsi.  

Wszyscy ci historycy byli gorliwymi, oddanymi i wiernymi ludźmi. 
Szczerze starali się odzwierciedlić wspólną dumę i zadowolenie z 
ogromnego ,,postępu” kościoła. Nikt jednak nie był w stanie dostrzec 
doniosłości laodycejskiego poselstwa, że to właśnie w naszym 
domniemanym ,,wzbogaceniu” przez przyjęcie sprawiedliwości przez 
wiarę oszukujemy samych siebie. Nikt nie dostrzega potrzeby 
pojednania z Chrystusem poprzez ostateczne zadośćuczynienie w 
konsekwencji haniebnego traktowania go podczas jednej z naszych 
sesji Generalnej Konferencji. Wszyscy szukają lepszych słów, by 
opisać nasz obecny stan duchowy, niż natchnione określenie ,,godny 
pożałowania”. 

 Nikt nie zauważył, że w 1926 roku i obecnie nasz chełpliwy 
,,duchowy wzrost i dojrzałość” w zrozumieniu i głoszeniu 
,,sprawiedliwości przez wiarę” nie polegał na przyjęciu poselstwa z 
1888 roku, ale na przyjęciu popularnego protestanckiego, 



48 
 

ewangelicznego lub kalwińskiego poselstwa o usprawiedliwieniu i 
sprawiedliwości przez wiarę. Błędnie założyli, że to ,,wyjątkowe 
zjawisko” polegające na tym, że Kościół Adwentystów Dnia 
Siódmego stawał się coraz bardziej ,,ewangeliczny”, wynikało z 
przyjęcia przesłania, które miało być początkiem Późnego Deszczu i 
Głośnego Krzyku. Zamiast tego, nieświadomie odeszliśmy od tego 
przesłania, które dał nam Pan i przyjęliśmy poglądy prawie identyczne 
z tymi, którzy odrzucają przesłania Trzech Aniołów. A my cieszymy 
się z tego ,,głębokiego ewangelicznego nacisku”, niestety nie zdając 
sobie sprawy, że nie jest to prawdziwa ,,Wieczna Ewangelia”.  

To jest prawdziwy kościół resztki, a jego przyszłość jest naprawdę 
świetlana. Dzieło zatriumfuje. A Pan będzie błogosławił. Chodzi 
jednak o to, że Jego wersja znaczenia naszej denominacyjnej historii 
jest dla nas o wiele bezpieczniejsza do naśladowania niż ta, która jest 
jej przeciwna. Przekaz laodycejski jest ciągle ,,teraźniejszą prawdą”. 
Pan mówi, że w rzeczywistości jesteśmy ,,pożałowania godni i nędzni, 
i biedni, i ślepi, i nadzy”. Wielkie zwycięstwo Kościoła jest jeszcze 
przyszłością i leży po drugiej stronie przyjęcia zalecanego przez Boga 
lekarstwa na nasz obecny stan – pokuty. Jest coś, co możemy zrobić, a 
jest to zrobienie dokładnie tego, co mówi nasz Pan:  

Radzę ci kupić u mnie złota w ogniu wypróbowanego, abyś się 
wzbogacił, i białe szaty, abyś się ubrał i żeby nie ujawniła się hańba 
twojej nagości, a swoje oczy namaść maścią, abyś widział. Ja 
wszystkich, których miłuję, strofuję i karcę. Bądź więc gorliwy i 
pokutuj (Ap 3:18, 19).  

Spośród wszystkich naszych oficjalnych historii, najbardziej wyraźne 
— choć wciąż nieuświadomione — odrzucenie przesłania naszego 
Pana zostało opublikowane w 1966 roku. Autor, całkowicie szczery, 
niezwykle gorliwy i oddany, pragnął bronić „anioła zboru w 
Laodycei”. Po jego śmierci wydawcy nadali jego książce tytuł 



49 
 

Through Crisis to Victory, 1888–1901.* W ten sposób wyraźnie 
wysunęli nową tezę, że Sesja Generalnej Konferencji w 1901 roku 
anulowała opór wobec przesłania o sprawiedliwości Chrystusa z 1888 
roku wraz ze wszystkimi towarzyszącymi mu problemami 
organizacyjnymi i wprowadziła „zwycięstwo”. 

To prestiżowe dzieło wywarło głębokie wrażenie na światowym 
Kościele. Wszelkie stwierdzenia Ellen G. White, które są sprzeczne z 
podstawową tezą książki, są oczywiście uważane za podejrzane. ,,To, 
co mówią prostym językiem, nie może być prawdą, jeśli ta 
autorytatywna książka mówi coś przeciwnego. Jakiś tajemniczy 
kontekst musi przekreślić znaczenie wszelkich stwierdzeń, które 
mówią, że sesja z 1901 roku nie była ,,zwycięstwem”. Zrozumiałe jest 
więc, że czytelnicy są skłonni tak przypuszczać. (Znamienne jest, że 
książka została oficjalnie wydana ponownie w 1981 r. pod nowym 
tytułem, ale z nienaruszoną tezą o ,,bogatym i wzbogaconym w 
dobra”, zakładając, że konferencja z 1901 r. zakończyła lata ,,kryzysu” 
w wirtualne ,,zwycięstwo”).  

Niemniej jednak jasne fakty wskazują na to, że wyniki sesji z 1901 r. 
nie zniweczyły tragicznej niewiary, która objawiła się na sesji w 1888 
r. Wiele stwierdzeń Ellen G. White jest spójnych i dobitnych:  

Jakże wspaniałą pracę można by wykonać dla ogromnego grona 
zgromadzonego w Battle Creek na Generalnej Konferencji [w 1901 
roku], gdyby przywódcy naszej pracy wzięli się w garść. Ale dzieło, na 
które czekało całe niebo, gdy tylko ludzie przygotowali drogę, nie 
zostało wykonane; Przywódcy bowiem zamknęli i zaryglowali drzwi 
przed wejściem Ducha. Było to zatrzymanie się na chwilę przed 
całkowitym oddaniem się Bogu. A serca, które mogły być oczyszczone 
z wszelkiego błędu, zostały wzmocnione w złych uczynkach. Drzwi 
były zaryglowane przed niebiańskim prądem, który zmiótłby wszelkie 



50 
 

zło. Ludzie pozostawiali swoje grzechy bez wyznania. ((Letter to Dr 
J.H. Kellogga, 5 sierpnia 1902).*  

Rezultatem ostatniej Konferencji Generalnej był największy i 
najstraszniejszy smutek w moim życiu. Nie wprowadzono żadnych 
zmian. Duch, który powinien był zostać wprowadzony do całego dzieła 
w wyniku tego spotkania, nie został wniesiony, ponieważ ludzie nie 
otrzymali świadectw Ducha Bożego. Kiedy udawali się na swoje różne 
pola pracy, nie chodzili w świetle, które Pan rzucił na ich ścieżkę, ale 
przenieśli do swojej pracy złe zasady, które panowały w pracy w Battle 
Creek. (…) Niebezpieczną rzeczą jest odrzucenie światła, które zsyła 
Bóg. (Letter to Judge Jessego Arthura, Jan. 15, 1903).* 

Gdyby mężczyźni, którzy usłyszeli przesłanie wygłoszone w czasie 
Konferencji — najpoważniejsze przesłanie, jakie można było wygłosić 
— nie byli tak niewrażliwi, gdyby w szczerości zapytali: „Panie, co 
chcesz, abym uczynił?”, doświadczenie minionego roku byłoby 
zupełnie inne niż jest. Ale oni nie uporządkowali ścieżki za sobą. Nie 
wyznali swoich błędów, a teraz ponownie idą po tym samym gruncie w 
wielu sprawach, podążając tą samą niewłaściwą drogą działania, 
ponieważ zniszczyli swój duchowy wzrok (…). 

Gdyby praca rozpoczęta na Generalnej Konferencji została 
doprowadzona do perfekcji, nie byłbym wezwany do napisania tych 
słów. Była okazja do wyznania lub zaprzeczenia błędu i w wielu 
przypadkach zaprzeczenie przychodziło, aby uniknąć konsekwencji 
wyznania. 

 Jeżeli nie nastąpi reformacja, katastrofa dotknie wydawnictwo, a świat 
pozna powód. Ukazano mi, że nie nastąpiło zwrócenie się do Boga z 
pełnym postanowieniem serca (…). Bóg był wyśmiewany przez waszą 
zatwardziałość serca, która ciągle rośnie. (Świadectwa, t. 7, s. 93–96, 
„przeczytane Zarządowi Review and Herald w listopadzie 1901 r.”. 



51 
 

Kolejne świadectwo, zaczynające się na stronie 97, nosi tytuł „Pożar w 
Review and Herald”.*  

Jeśli chodzi o poselstwo o sprawiedliwości Chrystusa z 1888 roku, to 
musi ono być okrzyknięte ,,zwycięstwem”, mimo że ,,dzieła”, które 
nastąpiły po domniemanej ,,wierze”, doprowadziły do Boskiej nagany 
w katastrofalnych pożarach, które zniszczyły nasze sanatorium i 
wydawnictwo w Battle Creek, co było wyraźną naganą od Pana.  

Na zjeździe w 1901 roku członkami komitetu wybranymi wówczas —  
o ile zdołaliśmy się dowiedzieć — byli mężczyźni, którzy w pełni 
wierzyli w tę doktrynę [sprawiedliwości przez wiarę], choć u 
niektórych osobiste doświadczenie poddania się i wiary nie było 
jeszcze ukształtowane (…). Uczestniczyłem w spotkaniach 
obozowych Adwentystów, corocznych zebraniach, sesjach konferencji 
i misji, spotkaniach pracowników oraz innych zgromadzeniach i 
mogę szczerze powiedzieć, że we wszystkich tych kontaktach z 
pracownikami Kościoła i ludźmi różnych ras, narodów i języków w 
ciągu moich pięćdziesięciu pięciu lat w służbie w Kościele 
Adwentystów Dnia Siódmego nigdy nie słyszałem, aby którykolwiek 
pracownik lub świecki członek — w Ameryce, Europie czy 
gdziekolwiek indziej — wyraził sprzeciw wobec przesłania 
sprawiedliwości przez wiarę. Nie znałem też żadnych przypadków 
wyrażenia takiego sprzeciwu w publikacjach adwentystycznych. 
(A.V. Olson, Through Crisis to Victory 1888–1901, s. 228–232; nowe 
wydanie, s. 234–238).*  

Ale nasz autor był gorliwy, szczery i głęboko uduchowiony. Był 
przekonany, że coś jest nie tak. Prace były opóźnione o wiele lat, a 
przyjście Pana wciąż się odwlekało. Nie mógł i nie chciał temu 
zaprzeczyć. Otwarcie dostrzegał problem i przedstawił własne szczere 
przekonanie o tym, dlaczego kościół jako całość w tak późnym czasie 
nie zrozumiał i nie przyjął prawdy o sprawiedliwości przez wiarę, aby 



52 
 

dzieło świata mogło zostać ukończone. Rzadko zdarza się, aby 
oficjalny pisarz tak obrazowo, ale nieświadomie potwierdził 
prawdziwość diagnozy naszego Pana w Jego przesłaniu do ,,anioła” 
kościoła w Laodycei, lub tak żarliwie i szczerze upierał się, że ,,anioł” 
jest ,,bogaty i wzbogacony dobrami”. Duchowni rzecznicy kościoła są 
bogaci, jak twierdzi autor, w zrozumieniu i głoszeniu przesłania. Nie 
widzi potrzeby z ich strony i zrzuca winę za niedokończone zadanie 
raczej na laików. Są to ci, którzy są ,,pożałowania godni, nędzni, 
biedni, ślepi i nadzy”.  

Zwróćmy uwagę na bardzo wyraźne znaczenie zakończenia książki:  

Przez lata od roku 1901r i wcześniej Adwentyści Dnia Siódmego 
opublikowali wiele traktatów na temat sprawiedliwości przez wiarę i 
od czasu do czasu temat ten był poruszany na lekcjach w Szkole 
Sobotniej. Różne etapy zbawienia przez wiarę w Chrystusa były 
nauczane z mocą i jasnością w radiu przez wiele lat, a ostatnio w 
telewizji. Zagadnienie to, było już poruszane w różnych kursach 
korespondencyjnych lekcji biblijnych. Adwentystyczni pastorzy i 
ewangeliści głosili tę istotną prawdę z kościelnych ambon i 
publicznych mównic, z sercami płonącymi miłością do Chrystusa i za 
pośrednictwem miesięcznika The Ministry.* Kaznodzieje i pisarze 
Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego byli nieustannie zachęcani, 
aby koncentrować swoje nauczanie na Jezusie Chrystusie i Jego 
sprawiedliwości jako Zbawicielu.  

To podkreślenie nigdy nie było tak silne, jak wymagałaby waga tego 
tematu. W rzeczywistości, nawet nie dorównywało temu, jak ważny i 
cenny jest ten temat. (Tamże, s. 237; nowe wydanie, s. 243). 

Dlaczego więc dzieło nie zostało ukończone, skoro ta cenna prawda 
została tak ,,nauczana z mocą i jasnością (...) z płonącymi sercami” 
przez adwentystycznych pastorów i ewangelistów? Świeccy 
członkowie nie słuchali tak, jak powinni, ci ostatni wstrzymali się z 



53 
 

dokończeniem dzieła. Zwróćmy uwagę na wniosek, możliwy tylko z 
powodu niezrozumienia laodycejskiego przesłania:  

Wielu Adwentystów Dnia Siódmego nadal wydaje się nie znać tej 
jakże ważnej doktryny. Ten brak świadomości wynika w dużej mierze 
z tego, że nie czytają adwentystycznych książek i czasopism 
przedstawiających Ewangelię jasnym, mocnym językiem (…).  

Obawiamy się, że dla wielu członków kościoła poselstwo o 
sprawiedliwości przez wiarę stało się suchą teorią, zamiast żywą 
rzeczywistością w ich codziennym doświadczeniu.  

Zaniedbali światło, które Bóg w swojej miłości i miłosierdziu sprawił, 
że świeci nad nimi; nie zamienili bezwartościowych szat własnej 
sprawiedliwości na nieskazitelną szatę sprawiedliwości Chrystusa. W 
oczach Boga ich biedne dusze są nagie i pozbawione środków do 
życia. (Tamże, s. 237-239; nowe wydanie, s. 243-247).* 

Jeżeli przesłanie naszego Pana jest prawdziwe, mamy tu sytuację 
„ciągnięcia wozu przed koniem”. Nasz Pan kieruje swoje przesłanie 
„do anioła zboru”. Nacisk w Duchu Proroctwa jest całkowicie jasny: 
gdyby kierownictwo duchowne Kościoła naprawdę przyjęło przesłanie 
1888 roku, Kościół współpracowałby, a dzieło zostałoby zakończone 
(por. 1 SM 234–235).* „Twój lud będzie chętny w dniu Twojej mocy” 
— zapewnia nas Psalmista (Ps 110:3). Laikat, który stale opiera się 
kierownictwu, stanowi zniechęcającą perspektywę na przyszłość! To 
nie jest prawda.  

To, czego nasz autor nie jest w stanie dostrzec, to fakt, że cały ten 
,,nacisk”, który uważa za tak zachęcający, jest w rzeczywistości innym 
przesłaniem niż poselstwo z 1888 roku i to jest powód, dla którego 
,,poselstwo o sprawiedliwości przez wiarę stało się suchą teorią” ,,dla 
wielu członków kościoła”. Są tym znudzeni tak, że pojawia się ,,brak 
świadomości [...] z powodu nieczytania adwentystycznych książek i 



54 
 

czasopism”. Z pewnością próbowali je przeczytać; Brakuje jednak 
jasnych, przekonujących koncepcji orędzia z 1888 roku, przez co 
wydaje im się ono nudne. I nie wiedzą dlaczego. Ale ,,anioł kościoła” 
czuje, że spełnił swój obowiązek, przynajmniej w dużej mierze i w 
sposób godny pochwały.  

To, co zostało tu powiedziane, jest wypowiedziane z głębokim 
szacunkiem dla wszystkich naszych historyków, których oddanie 
sprawie było niekwestionowane. ,,A nie wiesz że” naszego Pana 
wyjaśnia ten problem. Wyrażają one jedynie niemal powszechną dumę 
wielu, którzy nadal podtrzymują ten pogląd w kwestii sprawiedliwości 
przez wiarę (por. Movement of Destiny, str. 610-612).* Nic, co tu 
powiedziano, nie powinno być rozumiane jako krytyczne wobec 
któregokolwiek z naszych dawnych pisarzy. Jest to powiedziane po 
prostu ze świadomości, że poselstwo naszego Pana z Księgi 
Objawienia 3:14-21 jest nadal ,,teraźniejszą prawdą” i wyraźnie 
pokazane, że tak jest na podstawie naszej własnej denominacyjnej 
historii, przeszłej i obecnej.  

W tej ostatniej pracy (ponownie opublikowanej w 1978 roku) 
praktycznie każdy prominentny rzecznik kościoła jest cytowany jako 
zwolennik tematu ,,wzbogacenia” z 1888 roku (kilku jest wyraźnie 
nieobecnych, takich jak S. N. Haskell, Meade MacGuire i Taylor G. 
Bunch). Przytoczona lista nazwisk (s. 681-686, wyd. z 1971 r.) jest 
naprawdę imponująca. Gdyby prawda mogła być ustalona większością 
głosów, to wydaje się pewne, że Ellen White niestety myliłaby się w 
swoich powtarzających się stwierdzeniach, że poselstwo z 1888 roku 
było ,,w wielkim stopniu” i ,,w wielkiej mierze” ,,zamknięte przed 
naszym ludem” i ,,trzymane z dala od świata” ,,przez działanie 
naszych własnych [przewodnich] braci”. Żaden z tych oddanych Bogu 
mężczyzn, o których mowa, nie chciałby świadomie zaprzeczyć 
Prawdziwemu Świadkowi. Ale czy to możliwe, że słowa naszego 
Pana: ,,A nie wiesz” odnoszą się do nas wszystkich?  



55 
 

Sam fakt niewytłumaczalnego upływu czasu — niemal całego stulecia   
po ,,początku” późnego deszczu — zmusza nas do ponownego 
rozważenia znaczenia naszej historii. Skoro nasi przodkowie przyjęli 
późny deszcz tak gorliwie i wiernie, to dlaczego dzieło Boże nie 
zostało zakończone w ich pokoleniu? Świadectwo Ellen White jest tak 
proste, że nawet dziecko może je pojąć: prawdziwe przyjęcie 
przesłania oznaczałoby zakończenie posłannictwa ewangelii i powrót 
naszego Pana w tamtym pokoleniu.  

Powtarzające się stwierdzenie ,,anioła”: ,,Jestem bogaty i wzbogaciłem 
się”, z pewnością będzie miało głęboki wpływ na nasz kościół na 
całym świecie. Głęboko zakorzeniona, ale subtelna pycha zatwardza 
serce. Powtarzane i szeroko rozpowszechnione twierdzenia o 
,,wzbogaceniu” uprzedzają serca do laodycejskiego przesłania naszego 
Pana, gdy jest ono rozumiane w jego prawdziwym znaczeniu. 
Powstaje żal i oburzenie wobec Jego wezwania do „pokuty” jako 
Kościoła. ,,Czyż przez wiele dziesięcioleci nie mówiono nam, że 
jesteśmy bogaci w zrozumienie sprawiedliwości przez wiarę? Skąd ten 
druzgocący zarzut, że jesteśmy ,,godni pożałowania, nędzni, biedni, 
ślepi i nadzy?” I wielu się obraża. Ostateczne wstrząsy nigdy nie 
byłyby tak straszne, gdyby nie to, że poselstwo Chrystusa było tak 
wielokrotnie podważane.  

Pismo Święte jest pełne proroctw o ogólnoświatowym rozpowszech- 
nianiu czystej prawdy ewangelii. ,,Ziemia napełni się poznaniem 
chwały Pańskiej, tak jak wody wypełniają morze” (Ha 2:14). ,,Wody 
żywe wypłyną z Jeruzalem” (Za 14:8). ,,Powstań, świeć; albowiem 
przyszła światłość twoja i chwała Pańska wzeszła nad tobą. Bo oto 
ciemność okryje ziemię i gęsta ciemność ogarnie lud, ale Pan wzejdzie 
nad tobą i chwała Jego będzie widoczna nad tobą. I przyjdą poganie 
do twego światła, a królowie do blasku twego wschodu” (Iz 60:1-3). 
,,Stanie się w dniach ostatecznych, wyrocznia Boga, wyleję Ducha 



56 
 

mego na wszelkie ciało, a synowie wasi i córki wasze prorokować 
będą, i młodzieńcy wasi będą mieli widzenia, a starcy wasi będą śnić 
sny, a na sługi moje i na służebnice moje wyleję w owych dniach 
Ducha mego” (Dz 2:17-18). ,,Ujrzałem innego anioła, który zstępował 
z nieba, mający wielką moc, a ziemia oświeciła chwałą jego”          
(Ap 18:1).  

Czy ktokolwiek obawia się, że nasze kampanie i publikacje nie 
spełniają jeszcze w pełni tych proroctw? Czy można uczciwie 
powiedzieć, że nasze poselstwo porusza świat, a nawet wzbudza jakiś 
znaczący sprzeciw, jak to miało miejsce w czasach apostolskich?  

Czy to droższy, gładki papier jest tym, czego potrzebują nasze 
publikacje? Więcej czterokolorowych obrazów, więcej wyrafinowania 
kunsztu fotograwera? Czy jest to po prostu więcej pieniędzy, więcej 
psychologii, więcej muzyki, więcej profesjonalnej finezji, czego 
potrzebują nasze kampanie ewangelizacyjne?  

A może jest jakiś problem z treścią przesłania, z głoszeniem samej 
prawdy ewangelicznej? Nasz Pan mówi, że jesteśmy ,,ubodzy”, 
podczas gdy myśleliśmy, że jesteśmy ,,bogaci”, w naszym pojmowaniu 
i głoszeniu ,,Trój anielskiego poselstwa w prawdzie”, czystej prawdy 
Ewangelii, której nie widziano wyraźnie ,,od dnia Pięćdziesiątnicy” 
(FCE 473).*  

Starym frazesem jest u nas stwierdzenie, że ,,potrzebujemy Ducha 
Świętego”. Oczywiście, że tak; ale otrzymanie i natchnienie Ducha 
Świętego nie jest kwestią magii czy szczęścia. ,,Ewangelia Chrystusa 
(...) jest mocą Bożą ku zbawieniu” (Rz 1:16), a ta ,,moc” nie tkwi w 
emocjonalnej ekstrawagancji, ale w prawdzie, nawet w ,,prawdzie 
Ewangelii” (Ga 2:14).  

,,Mamy prawdę” – to powszechna chluba. Muzyka na płycie jest w 
porządku; wszystko, czego być może potrzebujemy, to trochę więcej 



57 
 

,,nacisku”, aby nieco podkręcić głośność. Wielu z tych, którzy mówią o 
sprawiedliwości przez wiarę, traktuje ją jako powód do dumy, a nasze 
głoszenie tej prawdy jako wyłącznie kwestę ,,nacisku” – tego, o ile 
należy czasem podkręcić głośność.  

Jednak prawda ewangeliczna nie ma nic wspólnego z takim 
,,naciskiem”. Samo użycie tego słowa zdradza niewiedzę na temat tego, 
czym ono jest. Któż ośmieliłby się twierdzić, że apostołowie głosili 
jedynie ,,ponowne uwypuklenie” judaizmu? Ellen White nigdzie nie 
użyła słowa ,,podkreślenie” lub ,,ponowne podkreślenie” w odniesieniu 
do przesłania o sprawiedliwości Chrystusa z 1888 roku, jak gdyby 
chodziło jedynie o korektę równowagi homiletycznej. Sprawiedliwość 
przez wiarę jest żywą, pulsującą, wybuchową prawdą, a Bóg nie dał 
człowiekowi żadnego pokrętła regulacji głośności, za pomocą którego 
mógłby ją ,,podkręcić”, zwiększyć lub zmniejszyć. Masz ją albo jej nie 
masz; A jeśli ją masz, wywracasz świat do góry nogami. Nic mniej. 

A jeśli nie wywracamy świata do góry nogami, to jedyne, co możemy 
zrobić, to przyznać, że Prawdziwy Świadek ma rację. Jesteśmy nędzni i 
biedni, podczas gdy żałośnie myśleliśmy, że jesteśmy bogaci. Dopóki 
,,anioł” tego nie zobaczy i nie wyzna, nie może być woli przyjęcia 
proponowanych środków zaradczych, które Prawdziwy Świadek ma dla 
nas.  

Nasze ,,ubóstwo” jest boleśnie widoczne w erozji zaufania do jedynej w 
swoim rodzaju doktryny Adwentystów Dnia Siódmego – oczyszczenia 
Sanktuarium, które rozpoczęło się w 1844 roku. Verdict Publications* 
publikuje raporty, które:  

Czołowi uczeni adwentystyczni (...) obecnie uważają, że charaktery- 
styczna adwentystyczna doktryna sądu śledczego nie jest możliwa do 
udowodnienia na podstawie Biblii (…). Inni uczeni (...) po cichu 
porzucili wiarę w tę naukę [doktrynę z 1844 roku]. Z łatwością można 
by wymienić przewodniczących wydziałów teologicznych i innych 



58 
 

wybitnych uczonych, którzy stracili wiarę w tę charakterystyczną 
doktrynę adwentystyczną (…). Ta utrata wiary w doktrynę 
[oczyszczenie sanktuarium] z 1844 roku już miała miejsce (…). 
Panuje powszechne przekonanie, że nasza teza za rokiem 1844 i jej 
wyjaśnienie nie są już przekonujące, a być może nie są już wykonalne. 
Duży odsetek adwentystów w Europie od dawna uważa rok 1844 za 
swoistą amerykańską aberrację. (1844 Re- examined, str. 9, 10).*  

Cytuje się wielu pastorów i teologów, którzy opowiadają się za tym 
podstawowym kwestionowaniem podstawowych korzeni adwentystów. 
Jednak oryginalne badania Crosiera, Edsona i Hahna, które 
sformułowały charakterystyczną dla adwentystów koncepcję 
oczyszczenia sanktuarium, były na wskroś biblijne. To właśnie 
ugruntowało nasze istnienie jako ludu. Jeśli nie jest to autentycznie 
biblijne, Adwentyści Dnia Siódmego nie mają prawdziwej teologicznej 
racji bytu. Jeśli ,,smok”, który ,,rozgniewał się na kobietę”, chce ją 
zniszczyć, to czy może to zrobić skuteczniej niż rzucić się na jej żyłę 
szyjną?  

Praktyczne zaćmienie poselstwa z 1888 roku na całe dziesięciolecia 
było czynnikiem niemal całkowicie odpowiedzialnym za erozję 
podstawowego adwentystycznego zaufania do doktryny o świątyni i 
roku 1844. W roku 1889 Ellen White przewidziała, że sprzeciw wobec 
przesłania Jonesa i Waggonera „spowoduje odstępstwo” (CWE 31).* 
Widać interesujące zjawisko: ci, którzy nie dostrzegają biblijnego 
potwierdzenia dla roku 1844, również nie dostrzegają wartości 
przesłania z 1888 roku; i odwrotnie — ci, którzy je doceniają, 
zazwyczaj widzą także biblijne oparcie dla 1844 roku. Przesłanie z 
1888 roku postawiło doktrynę o świątyni w wyraźnym świetle i 
przywróciło jej „nadrzędną moc w sercach wierzących” (EV 225);* a 
utrata tego przesłania skłaniała z kolei do „usunięcia jej nadrzędnej 
mocy z serc wierzących.”  



59 
 

Boskie środki zaradcze: ,,Złoto”  

Nasz Pan radzi nam: ,,(…) kupuj u mnie złota wypróbowanego w 
ogniu, abyś się wzbogacił” (Ap 3:18). Wszyscy wiemy, że „złotem 
wypróbowanym w ogniu jest wiara, która działa przez miłość” (COL 
158).*  

Gdybyśmy już posiadali ,,złoto”, nie bylibyśmy nakłaniani do jego 
,,kupowania”. Musimy przestać zakładać, że już je posiadamy i 
potrzebujemy tylko skuteczniejszych metod jego pokazywania – 
nowocześniejszych metod dziennikarstwa, więcej pieniędzy dla stacji 
telewizyjnych i radiowych, czy lepszych technik homiletyki. Nasza 
potrzeba jest podstawowa. Jeśli chodzi o samo ,,złoto”, Prawdziwy 
Świadek mówi, że nasz skarbiec jest pusty. Mówi tak sam Chrystus.  

Jest całkiem możliwe, że kiedy już ,,kupimy” samo złoto, aby 
faktycznie je posiadać, nie będziemy tak zrozpaczeni w poszukiwaniu 
odpowiednich środków, aby je pokazać. Być może Pan Zastępów, który 
mówi: ,,Srebro jest Moje i złoto jest Moje”, przekona hojne serca, aby 
dawały hojnie na rzecz ogólnoświatowego ukazania ,,złota” Jego ludu, 
gdy nadejdzie ten czas.  

To ,,anioł” jest napominany przez Prawdziwego Świadka, a nie tylko 
,,jakieś” osoby tu i ówdzie. Jest to ogólne ciało przywódców kościoła. 
Nie ma sposobu, abyśmy mogli uniknąć bezpośredniego sensu Jego 
,,rady”. Wszelkie próby jej obejścia spowodują jedynie większe 
zamieszanie i odłożenie zakończenia Bożego dzieła na kolejne 
dziesięciolecia. Niebo lituje się nad nami, jeśli robimy wyrzuty 
naszemu Panu i upieramy się: ,,Przecież ja zawsze rozumiałem 
Ewangelię i nauczałem jej z mocą! Wiem, że to rozumiem. Nie możesz 
mieć na myśli mnie! Tak cudownie pobłogosławiłeś moją pracę”. 
,,Jedliśmy i piliśmy w Twojej obecności, a Ty nauczałeś na naszych 
ulicach!” ,,Panie, Panie, czyż nie prorokowaliśmy w imię Twoje? I w 



60 
 

imię Twoje wypędzaliśmy złe duchy? I w imię Twoje dokonywaliśmy 
wielu zdumiewających dzieł?” (Mt 7:22; Łk 13:26).  

Nasz Pan mówi do letniego ,,anioła” w tym czasie tak ogromnej 
eschatologicznej szansy: ,,Mam ochotę zwymiotować cię z ust moich 
(mello se emesai)” (Ap 3:16). To ostrzeżenie jest równoległe do tego, 
które Chrystus kieruje do tych, którzy mówią: ,,Panie, Panie, otwórz 
nam; (…) Powiadam wam: Nie znam was, skąd jesteście; Odejdźcie 
ode Mnie wszyscy, którzy czynicie nieprawość. Tam będzie płacz i 
zgrzytanie zębów” (Łk 13:25-28). To okropne słowo – ,,nieprawość”. 
Instynktownie przekazujemy ją naszym niewierzącym sąsiadom. 
Musimy zdać sobie sprawę z tego, że chrześcijańskie doświadczenie, 
które było całkowicie akceptowalne w czasach poprzedzających 
oczyszczenie świątyni, staje się ,,letnie” w naszych czasach. Miara 
pobożności, właściwa podczas służby Najwyższego Kapłana w 
Świętym Miejscu, staje się ,,nieprawością”, gdy zestawi się ją z 
nieporównanie większym zakresem poświęcenia odpowiednim dla Jego 
posługi w Najświętszym Miejscu. (Zobacz Kpł 23:27-32).  

Dla naszego Arcykapłana nie ma bardziej skłaniającego do wymiotów 
grzechu, niż ten. A przecież to nie o ,,uczynkach” mówi. ,,Złoto”, 
którego nam brakuje, to nie bardziej gorączkowa aktywność. W czym 
już jesteśmy naprawdę ,,bogaci”. To wiarę, czystą i prawdziwą, musimy 
,,kupić”.  

Po co to ,,kupować?” Dlaczego On nie mówi: ,,Proście Mnie, a dam 
wam to?” Czy to możliwe, że musimy porzucić nasze fałszywe 
koncepcje wiary i zamienić je na prawdziwe? Orędzie z Laodycei 
przyznaje, że jesteśmy w posiadaniu pewnego rodzaju środka 
płatniczego, który musi być wymieniony w niebiańskim składzie 
zaopatrzenia na ,,złoto”, tak jak wymienia się przedmiot, który ma się 
kupić. Rada, aby ,,kupować” jest bardzo znamienna. Zwróćmy uwagę 
na to, jakie ,,towary” posiadamy:  



61 
 

,,Mówisz bowiem: Jestem bogaty i wzbogaciłem się” (Ap 3:17).  

Jakże większe oszustwo może przyjść do ludzkich umysłów niż ufność, 
że mają rację, podczas gdy wszyscy się mylą! Orędzie Prawdziwego 
Świadka znajduje lud Boży w smutnym zwiedzeniu, ale szczerym w 
tym zwiedzeniu (...). Ci, do których się zwracają, pochlebiają sobie, że 
znajdują się w wywyższonym stanie duchowym (…).Adresaci łudzą 
się, że znajdują się w wyniosłym stanie duchowym (…) pewni swoich 
osiągnięć (…) bogaci w duchową wiedzę. (3T 252–253, podkreślenie 
dodane).* 

,,Ceną”, z której musimy zrezygnować, jest ,,zwiedzenie”, fałszywa 
,,wiedza duchowa”. Innymi słowy, musimy wyrzec się naszych 
fałszywych idei i błędnych koncepcji, aby ,,kupić” ,,złoto”. Przyjrzyjmy 
się jeszcze raz natchnionej definicji ,,złota” jakiego potrzebujemy: 

 ,,Aby doświadczenie waszej wiary, o wiele cenniejszej od 
zniszczalnego złota, które jednak próbuje się w ogniu, okazało się ku 
chwale, czci i sławie przy objawieniu Jezusa Chrystusa;” (1P1:7). 

Złoto wypróbowane w ogniu – to wiara, która działa przez miłość. 
Tylko to może doprowadzić nas do harmonii z Bogiem. Możemy być 
aktywni, możemy wykonywać wiele pracy; ale bez miłości, takiej 
miłości, jaka mieszkała w sercu Chrystusa, nigdy nie możemy być 
zaliczeni do rodziny niebiańskiej. (COL 158, podkreślenie moje).*   

Złotem, które jest tutaj zalecane jako wypróbowane w ogniu, jest wiara 
i miłość. Sprawia, że serce staje się bogate; zostało ono bowiem 
oczyszczone, aż stało się czyste, a im bardziej jest poddawane próbie, 
tym jaśniejszy jest jego blask. (4T 88).*  

O ,,wierze i miłości” mówimy od wielu dziesięcioleci. Czy do tej pory 
ich nie mamy? Jakie to ma znaczenie? Czy możemy to zatuszować 
kilkoma pobożnymi frazesami? A może nasz Pan próbuje nam 
powiedzieć, że tak naprawdę nie rozumiemy, czym jest miłość i dlatego 



62 
 

nie możemy mieć prawdziwej wiary? Czy ,,anioł” Kościoła jest 
pozbawiony ,,takiej miłości, jaka mieszkała w sercu Chrystusa?”  

Tak, według Prawdziwego Świadka. Jest to bardzo szokujące. 
Przyjrzyjmy się jednak tej sprawie bliżej. Istnieją dwie wielkie, 
przeciwstawne idee ,,miłości”. Jedna z nich wywodzi się z hellenizmu i 
jest rodzajem ,,miłości”, na której opiera się popularne ewangeliczne 
chrześcijaństwo. Druga jest zupełnie inna i jest to rodzaj miłości, która 
może mieć swoje źródło tylko w służbie prawdziwego Arcykapłana w 
Jego oczyszczeniu Niebiańskiego Sanktuarium. (EW 55, 56).*  

Zarzut naszego Pana staje się dla nas kłopotliwy i niezrozumiały, kiedy 
nie wiemy, czym naprawdę jest ta miłość. ,,Miłość – dlaczego? To jest 
właśnie to, w czym jestem silny! Wiem, że kocham moich bliskich i 
moich braci. Czego mi jeszcze brakuje? Zadowolone z siebie serca nie 
będą odczuwać takiej potrzeby i prawdopodobnie o tak późnej porze nie 
mogą się obudzić. Ale wielu rzeczywiście odczuwa wielką potrzebę i 
natychmiast rozpoznają ,,złoto”, gdy je zobaczą.  

Pamiętaj, że w pełnym kontekście, natchnione pióro mówi, że ,,złoto” to 
,,wiara, która działa z miłości”. Dlatego, aby zrozumieć, co Prawdziwy 
Świadek ma na myśli, mówiąc: ,,kup ode mnie złoto wypróbowane w 
ogniu”, musimy przede wszystkim zbadać, czym jest ,,miłość”. Tylko 
wtedy będziemy w stanie zrozumieć, czym jest ,,wiara”.  

Sam Chrystus wyjaśnia, czym jest wiara w Nowym Testamencie, a Jego 
pogląd różni się od popularnego poglądu. ,,Tak bowiem Bóg umiłował 
świat, że Syna swego Jednorodzonego dał, aby każdy, kto w Niego 
wierzy (…)” (J 3:16). Uwaga: (1) Boża miłość jest pierwszą rzeczą i 
dopóki ta miłość nie zostanie objawiona, nie może być mowy o 
,,uwierzeniu”. (2) W wyniku Jego ,,kochania” i ,,dawania”, grzesznik 
znajduje możliwość ,,uwierzenia”. (,,Wierzyć” i ,,mieć wiarę” to jedno 
słowo w języku greckim). Tak więc wiara jest doświadczeniem serca, 



63 
 

,,pracą serca”, by zapożyczyć wyrażenie Ellen White, i nie może 
istnieć, dopóki miłość Boga nie zostanie zrozumiana i doceniona. 

Proszę zwrócić uwagę na bardzo ważną zasadniczą kwestię: ,,wierzący” 
nie jest motywowany strachem przed zgubą ani zachłanną nagrodą 
życia wiecznego. Podstawowym zdaniem sprawczym wypowiedzi 
Jezusa jest ,,bo tak Bóg umiłował”. Dwa drugorzędne zdania to ,,że 
Syna swego jednorodzonego dał” i ,,kto wierzy”. Wiara jest 
bezpośrednim rezultatem miłości. A sam Chrystus wypowiedział słowa 
z Ewangelii według Jana 3:16.  

W ten sposób zaczyna się wyłaniać jasna definicja nowotestamentowej 
,,wiary”: wiara jest odpowiedzią serca, albo wdzięcznością za miłość 
Boga objawioną na krzyżu. Przeczytaj ponownie List do Rzymian i List 
do Galatów, mając na uwadze definicję z Ewangelii Jana 3:16, a 
zobaczysz, jak Paweł przejawiał ją z zaskakującym realizmem i  
wiernością. On ożyje dla ciebie.  

Odkupienie od zagłady i nagroda życia wiecznego są tylko produktami 
ubocznymi autentycznej wiary Nowego Testamentu. Bliźniacze 
motywacje: strach przed piekłem i nadzieja na nagrodę nie są ważnymi 
aspektami samej wiary.  

Są tacy, którzy są zakłopotani tą nowotestamentową definicją wiary. Są 
skłonni zaakceptować ideę, że Ellen G. White w jakiś sposób zmieniła 
definicję wiary Chrystusa i Pawła i uczyniła z niej egocentryczny, 
zachłanny akt duszy, jak nauczają popularne kościoły. Twierdzą też, że 
w jej pismach – wiara to ,,ufność”, a ,,ufność” zakłada stan 
egocentrycznej niepewności. To prawda, że często mówiła, że wiara to 
ufność.   

W rzeczywistości wśród 700 haseł pod tym słowem znajdują się 
dziesiątki różnych definicji wiary w Indeksie. Prawdopodobnie nawet w 
czasach Pawła istniało wiele różnych niuansów znaczeniowych.  



64 
 

Ale Ellen White nie niszczy wielkiej koncepcji wiary Pawła. Kiedy 
apostoł przedstawił swoją wielką naukę o ,,sprawiedliwości z wiary”, 
słowo ,,wiara” nabrało zdumiewającego, wyraźnego i dynamicznego 
znaczenia, które nie było możliwe przed krzyżem, a przynajmniej nie 
było wyraźnie widoczne aż do tego czasu. Nawet Nikodem, który 
słyszał słowa Jezusa wypowiadane przez Jana 3:16, nie mógł tego 
zobaczyć aż do krzyża. Hellenistyczna greka nie jest w stanie jasno 
zdefiniować wiary.  

Tak samo było ze słowem ,,miłość”. Nikt tak naprawdę nie wiedział, 
czym jest miłość, aż do krzyża. Życie i śmierć Jezusa nadały 
nieznanemu greckiemu słowu agape znaczenie, o jakim nigdy 
wcześniej nie śniono. I wtedy te dwa słowa, agape, i jego ludzka 
odpowiedź, wiara, wywróciły starożytny ,,świat do góry nogami”. A 
Ellen G. White jest w pełnej harmonii z wiarą Nowego Testamentu.  

Nie zrozumiemy ani Pawła, ani Ellen White, dopóki nie uznamy, że 
wiara, która przynosi sprawiedliwość, jest czymś nieskończenie 
większym niż egocentryczna idea, którą przypuszczaliśmy, że jest. 
Jedyny wpis spośród 700 w Indeksie , który jest wspólnym 
mianownikiem ich wszystkich, jest taki sam, jak robocza definicja 
wiary Pawła: ,,Wiara – prawdziwa (lub rzeczywista) zawsze działa 
przez miłość” (6 BC 1111; Skorowidz, t. 1, s. 968).* Zwróćmy uwagę 
na to, jak wyraźnie podtrzymuje ona definicję wiary Pawła:  

Jozue pragnął ich poprowadzić do służby Bogu. Nie pod przymusem, 
ale dobrowolnie. Miłość do Boga jest fundamentem religii. 
Angażowanie się w Jego służbę jedynie z nadziei na nagrodę lub ze 
strachu przed karą na nic by się nie zdało. Otwarte odstępstwo nie 
byłoby bardziej obraźliwe dla Boga niż obłuda i zwykłe formalne 
oddawanie czci Bogu. (PP 523).*  

To nie strach przed karą czy nadzieja na wieczną nagrodę skłania 
uczniów Chrystusa do podążania za Nim. Widzą niezrównaną miłość 



65 
 

Zbawiciela, objawiającą się podczas Jego pielgrzymki po ziemi, od 
stajenki w Betlejem aż po krzyż na Kalwarii, a Jego widok przyciąga. 
Zmiękcza i ujarzmia duszę. Miłość budzi się w sercach patrzących. 
Słyszą Jego głos i idą za Nim. (DA 480).*  

Są tacy, którzy twierdzą, że służą Bogu, podczas gdy polegają na 
swoich własnych wysiłkach, aby być posłusznymi Jego prawu, aby 
uformować właściwy charakter i zapewnić zbawienie. Ich serca nie są 
poruszone żadnym głębokim poczuciem miłości Chrystusa. Starają się 
jednak wypełniać obowiązki chrześcijańskiego życia jako to, czego Bóg 
od nich wymaga, aby osiągnąć niebo. Such religion is worth nothing. 
(SC 44, 45, podkreślenie moje).*  

Ciekawy jest kontekst ostatniej wypowiedzi. Z największym naciskiem, 
jaki słowa mogą przekazać, Ellen White nieustannie wskazuje nam na 
krzyż i objawienie Bożej miłości, które się na nim znajduje. To jest 
prawdziwa motywacja do służenia Panu, mówi. A o tej motywacji 
dodaje:  

Och. Zastanówmy się nad zdumiewającą ofiarą, która została dla nas 
złożona! Starajmy się docenić trud i energię, które Niebo wkłada, aby 
odzyskać zgubionych i sprowadzić ich z powrotem do domu Ojca.  
Silniejsze motywy i potężniejsze środki nigdy nie mogłyby zostać 
uruchomione: Postawmy się we właściwej relacji z Tym, który 
umiłował nas miłością zdumiewającą. (SC 21, 22).*  

Prawdą jest, że posłaniec Pana posługuje się także innymi ,,potężnymi 
bodźcami i zachętami, aby nakłonić nas do oddania serca w miłującej 
służbie naszemu Stwórcy i Odkupicielowi”, które z pozoru wydają się 
popierać egocentryczny pogląd na wiarę. To może budzić dezorientacje. 
Czy sama sobie zaprzecza? Czy mamy w tej sprawie pozostawać w 
pewnego rodzaju zawieszeniu, a kiedy czytamy o miłości Bożej 
objawionej na krzyżu, mamy skłonność do odrzucania jej jako 
nieskutecznej motywacji?  



66 
 

Cztery możliwe wyjaśnienia tych pozornych sprzeczności to:  

1. ,,Odkupiciel świata przyjmuje ludzi takimi, jakimi są, ze 
wszystkimi ich brakami, niedoskonałościami i słabościami” (SC 
46)* i niech rozpoczynają życie chrześcijańskie z taką 
motywacją, do jakiej są w danej chwili zdolni. Wielu może być 
ochrzczonych z czysto egoistycznych pobudek, bez doceniania 
Kalwarii. Ich religia jest obecnie ,,nic nie warta” (SC 49), ale 
przynajmniej prawo jest ich ,,nauczycielem”, który 
przyprowadza ich do Chrystusa, aby ostatecznie ,,mogli być 
usprawiedliwieni z wiary” (Ga 3:24).  

Miliony chrześcijan poszły do grobu, nigdy nie doceniając 
właściwie Odkupienia. Żyli w epoce względnej ciemności i żyli 
zgodnie z całym światłem, jakie mieli. Nigdy nie znaleźli 
pełnego wyzwolenia z egocentrycznego legalizmu, ale robili 
wszystko, co było w ich mocy. Pan ich przyjął. Wielu z nich 
zmarło od czasu opublikowania książki Droga do Chrystusa. 
Książka ta zawiera pomoc dla tych, którzy przygotowują się do 
śmierci. Ale jest tam też pomoc dla tych, którzy przygotują się 
do przemienienia!  

2. Praca Najwyższego Kapłana w Najświętszym Miejscu 
doprowadzi do całkowitego oczyszczenia motywów tych, 
którzy podążają za Jego dziełem przez wiarę. Staną się 
dojrzałymi chrześcijanami i ,,odrzucą rzeczy dziecięce” (1Kor. 
13:11). W pełnym kontekście rozdziału Pawła o agape 
,,Dziecięce rzeczy” to egocentryczne motywacje. Rozumiejąc, 
że Ellen White działała w okresie przejściowym, rozwiązuje jej 
pozorne sprzeczności. Nie wszyscy słudzy Boży byli jeszcze 
gotowi ,,odłożyć na bok rzeczy dziecięce”, ani też nie byli 
jeszcze zupełnie gotowi, aby poznać tę motywację, ,,która jest 
doskonała”.  



67 
 

3. Nie mając pragnienia zaprzeczania temu, co mówi nasz Pan, 
może lepiej być ,,letnim” członkiem kościoła, niż nie być nim 
wcale. Przynajmniej tak zakładaliśmy przez wiele dziesięcioleci, 
stąd wiele niedojrzałych prób zwiększenia liczby naszych 
członków. Jeśli ktoś akceptuje warunki członkostwa w kościele i 
wstępuje do kościoła, bez względu na to, jak nieświadomy jest 
swojego prawdziwego stanu duchowego, zawsze jest szansa, że 
odpowie Duchowi Świętemu i przezwycięży swoją letniość.  

Kiedy nasz Pan mówi: ,,Chciałbym, żebyś był zimny lub gorący”, 
niekoniecznie możemy zakładać, że On ma na myśli to, że chciałby, 
abyśmy byli albo ,,gorącymi” członkami, albo całkowicie poza 
kościołem. Być może tak; ale On może mieć na myśli, że chciałby, 
abyśmy byli albo ,,gorącymi” członkami, albo ,,zimnymi” członkami, 
którzy naprawdę odczuwają potrzebę ciepła. Popularne, egocentryczne 
motywacje stosowane w niektórych działaniach ewangelizacyjnych 
mogą rzeczywiście zwiększyć liczbę naszych członków; sednem jednak 
jest to, że tylko prawdziwe wewnętrzne ,,przymuszenie” miłości 
Chrystusa może nas uzdolnić do przezwyciężenia naszej letniości.  

Zanim przejdziemy do bliższego przyjrzenia się temu, czym jest miłość 
w Nowym Testamencie, spójrzmy na jeszcze jedno stwierdzenie Ellen 
G. White, które jest niezwykle jasne i przenikliwe w kwestii wiary, 
która jest głębokim docenianiem wypływającym z serca za Odkupienie:  

Drogocenna krew Jezusa jest źródłem przygotowanym do oczyszczenia 
duszy z brudu grzechu. Kiedy zdecydujesz się wziąć Jego za 
przyjaciela, z krzyża Chrystusa zaświeci nowe i trwałe światło. 
Prawdziwe poczucie ofiary i wstawiennictwa drogiego Zbawiciela 
złamie serce, które stało się zatwardziałe w grzechu; i miłość, 
wdzięczność i pokora wstąpi w duszę. Oddanie serca Jezusowi sprawia, 
że buntownik staje się pokutnikiem. A potem jest to język posłusznej 
duszy. Stare rzeczy przemijają; oto wszystko stało się nowe. To jest 



68 
 

prawdziwa religia Biblii. Wszystko, co mniej, jest zwiedzeniem. (4T 
625).*  

W tym fragmencie nie pojawiają się ani słowa ,,wiara”, ani 
,,sprawiedliwość”; jednak opisane jest niewątpliwie doświadczenie 
sprawiedliwości. Jeśli sprawiedliwość przychodzi tylko przez wiarę, to 
staje się oczywiste, że prawdziwa wiara musi być środkiem, który 
dokona tej wielkiej przemiany.  

Wracając do tematu ,,złota”, które mamy ,,kupić”, musimy starać się 
odkryć, czym jest miłość Nowego Testamentu. Jeśli tego nie 
zrozumiemy i nie docenimy, nie będziemy w stanie zrozumieć, czym 
jest wiara. W dużym skrócie możemy podsumować kontrast między 
niebiańską miłością Boga (agape) a ludzką emocją, którą wszyscy 
znamy, a którą powszechnie uważa się za ,,miłość:”  

 

Powszechna idea miłości  Miłość Boża (Agape)  

1. Zawsze zależny od piękna lub dobroci 
swojego przedmiotu, kocha ,,swoich”, 
takich jak rodzina lub ci, którzy są dla nas 
dobrzy.  

1. Kocha tych, którzy są brzydcy lub 
niegodni. ,,Bóg okazuje nam swoją 
agape wtedy, gdyśmy byli jeszcze 
grzesznikami [i nieprzyjaciółmi], 
Chrystus umarł za nas” (Rz 5:8, 10).  

2. Opiera się na poczuciu potrzeby, 
ponieważ mąż lub żona kocha małżonka z 
powodu potrzeby, lub dzieci kochają 
rodziców i rodzice swoich dzieci, bo ich 
potrzebują.  

2. Bóg, który jest nieskończony w 
bogactwie, kocha jedynie ze względu 
na swoją dobroć. ,,On [Chrystus] był 
bogaty. Dla was jednak stał się 
ubogim” (2 Kor. 8:9).  

3. Zależy od wartości swojego przedmiotu.  3. Tworzy wartość w swoim 
przedmiocie (Iz 13:12).  



69 
 

4. Człowiek szukający Boga. Cała 
fałszywa religia opiera się na idei, że Bóg 
jest ezoteryczny, ukrywa się. Zbawienie 
zależy więc od inicjatywy człowieka.  

4. Nie człowiek szuka Boga, ale Bóg 
szuka człowieka. ,,Syn człowieczy 
przyszedł, aby szukać i zbawić (…) (Łk 
19:10). Tak więc zbawienie zależy od 
Bożej inicjatywy nie naszej.  
 

5. Zawsze dąży do wspinania się wyżej. 
Nieustanna motywacja grzesznego 
człowieka. (Widziana nawet w kościele i w 
przywództwie kościoła)  

5. Gotowy do zejścia niżej. Najczystsze 
objawienie agape widziane w Liście do 
Flp 2:5-8. Chrystus był w najwyższej 
pozycji, ale zszedł w najniższą, ,,na 
śmierć na krzyżu”.  

6. Jest w zasadzie miłością własną. 
Współcześni przywódcy ewangeliczni 
mocno nauczają o konieczności 
podstawowej miłości własnej. Miłość 
własna pomieszana z właściwym 
poczuciem szacunku do samego siebie 
zależy od oceny ofiary Chrystusa za nas.  

Ostateczny wymiar miłości własnej:  

6. Jest całkowitym wyzbyciem się 
siebie. (Nie jest to jednak monastyczna 
asceza ani egocentryczne samozaparcie, 
do którego dąży się jako środek do 
większej ostatecznej nagrody. Jest to 
zwykły oportunizm religijny). ,,Nie 
szuka tego, co swoje”, szczerze szuka 
dobra innych. Jego najpełniejszy 
wymiar jest następujący:  

7. Pragnie nieśmiertelności jako 
niebiańskiej nagrody. Wszystkie religie, 
chrześcijańskie czy niechrześcijańskie, 
odwołują się do tej podstawowej 
egocentrycznej motywacji. Była to 
dominująca motywacja stosowana w 
większości ewangelizacji Adwentystów 
Dnia Siódmego. Odpowiedzialny za 
egocentryczną letniość.  

7. Gotów poświęcić życie wieczne, 
nawet po to, by zginąć na wieczność. 
Najwyższym dowodem jest Chrystus 
na krzyżu, gdzie umarł jako 
odpowiednik „wtórnej śmierci” za nas. 
Mojżesz i Paweł są przykładami 
odkupionych grzeszników, którzy znali 
taką agape (por. Wj 32:32; Rz 9:1-3).  

(Contrasts adapted from Anders Nygren, Agape i Eros, s. 210).*  



70 
 

Te kontrasty wyjaśniają, dlaczego Jan stworzył to wzniosłe równanie 
,,Bóg jest agape” a ,,kto nie miłuje [ agape], nie zna Boga”, lecz 
,,każdy, kto miłuje [ agape], narodził się z Boga i zna Boga (…). W 
tym nasza agape stała się doskonała, abyśmy mieli odwagę w dniu 
sądu (…).W agape nie ma strachu; Lecz doskonała agape usuwa 
bojaźń (…). Kto się boi, nie doskonali się w agape”. Nikt nie jest w 
stanie wynaleźć ani zapoczątkować takiej miłości z ludzkiego źródła!  

,,Miłujemy, bo On pierwszy nas umiłował” (1J 4:7-19).  

Była to idea, która wywróciła starożytny świat do góry nogami w 
czasach apostołów (Dz 17:6). To znowu wywróci świat do góry nogami, 
gdy resztka kościoła zrozumie ,,wraz ze wszystkimi świętymi, jaka jest 
szerokość, długość, głębokość i wysokość (...) aby poznać agape 
Chrystusa, która przewyższa wszelką wiedzę” (Ef 3:17-19). Bez takiej 
agape wszystkie nasze ,,języki ludzkie i anielskie” są ,,jak miedź 
brzęcząca albo cymbał brzmiący”; całe nasze proroctwo, ,,wiedza” i 
,,wiara (...) zdolna usuwać góry” nic nie znaczą. Oszukiwanie samych 
siebie, do czego jesteśmy skłonni, jest tak straszne, że możemy „oddać 
cały majątek dla ubogich (...) i oddać ciało na spalenie”, a mimo to brak 
nam prawdziwej motywacji agape (1Kor13:1-3). (Nawiasem mówiąc, 
jest to laodycejska letniość! Mogłoby to trwać przez tysiące lat, a Boże 
dzieło nie zostałoby ukończone).  

Podczas gdy wszystkie religie niechrześcijańskie, jak również odstępcze 
chrześcijaństwo, odwołują się do egocentryzmu i niepewności 
człowieka, apostołowie przedstawili Ewangelię z radykalnie innym 
apelem. Paweł, na przykład, nie rozpoczął swojego zwiastowania od 
przedstawienia potrzeb człowieka, ale od Bożego czynu. ,,Gdy 
przyszedłem do was, (...) Postanowiłem bowiem nie znać wśród was 
niczego, jak tylko Jezusa Chrystusa, i to ukrzyżowanego” (1Kor 2:1-2). 
,,(…) przekazałem wam to, co ja otrzymałem [najpierw], że Chrystus 
umarł za nasze grzech” (1Kor 15:3). Rezultatem było rozwinięcie się 



71 
 

prawdziwej wiary w sercach słuchaczy. Przykładem, o którym 
wspomina Paweł, są sami Galacjanie, których odpowiedzią było 
,,słuchanie z wiarą” (por. Ga 3:1-2), prawdziwe docenienie w sercu 
owego ,,przedziwnego krzyża, na którym umarł Książę chwały”. Taka 
odpowiedź serca jest prawdziwym aktem ,,wiary”, który znajdujemy w 
Nowym Testamencie o usprawiedliwieniu przez wiarę. (Nawiasem 
mówiąc, jest to poselstwo trzeciego anioła w prawdzie!).  

To dlatego takie usprawiedliwienie przez wiarę prowadzi do 
,,posłuszeństwa wszystkim przykazaniom Bożym” (TM 92),* włączając 
w to chętne przyjęcie prawdy o Szabacie. ,,Agape jest wypełnieniem 
Prawa” (Rz 13.10).  

Prawdziwa chrystocentryczna motywacja do służby i posłuszeństwa 
znajduje ożywcze potwierdzenie w apelach posłańców z 1888 roku - w 
wyraźnym kontraście do jej niemal całkowitego zaniku w naszych 
czasach (dzięki Bogu, zaczyna się ona znowu pojawiać). A.T. Jones 
powiedział:  

Słyszałem o osobie, która wyraziła się mniej więcej tak, mówiąc o 
pracy misjonarskiej: ,,Och, muszę wykonać więcej pracy, bo inaczej nie 
będę miał gwiazd w mojej koronie. Muszę zrobić więcej, bo inaczej 
ktoś inny będzie miał więcej gwiazd niż ja”. Dobry motyw, prawda? 
Osoba, która pracuje dla gwiazd w swojej koronie, że może mieć więcej 
gwiazd niż ktoś inny, nigdy nie będzie miała żadnych gwiazd. To nie 
jest właściwy motyw; Nic nie jest właściwym motywem, jak tylko 
miłość do Chrystusa.  

Pomyślcie o tym, moi bracia: gdybym miał dostąpić takiego szczęścia i 
takiej radości, że dotrę do owego błogosławionego miejsca, a Zbawiciel 
poda mi koronę — czy sądzicie, bracia, że mógłbym stanąć w Jego 
obecności i włożyć ją na swoją głowę? (…) Czy sądzicie, że mógłbym 
stanąć przed moim Mistrzem i patrzeć na ślady gwoździ na Jego dłoni i 
widzieć znaki cierni, które przeszywały Jego piękne czoło – czy 



72 
 

myślicie, powiadam, że mógłbym (...) otrzymać z tych rąk koronę, która 
ma być włożona na moją głowę? Nie! Nie! Chciałbym pokłonić się 
nisko u Jego kolan i włożyć ją na Jego głowę, bo On jest mocą i chwałą. 
Niech On będzie wieczną radością, a moją radością niech będzie 
oglądanie Jego chwały – i to mi wystarczy. 

Niewiele myślałem o mojej koronie; Pomyślałem jednak, że jeśli mogę 
dodać jeden promień chwały do Jego oblicza, jeden promień radości do 
czoła, które było przebite cierniami, to jeśli mogę dodać jeden promyk 
radości do tej twarzy, och! (…) Wtedy moja radość będzie pełna (…) 
Niech miłość Chrystusa nas obezwładnia. 

Bracia, jeśli będziemy skupiać nasze myśli na Chrystusie, nie będziemy 
się martwić myśleniem o gwiazdach w naszej koronie, albowiem 
zbawienie nasze będzie pewne, a radość nasza pełna. On chce, żebyśmy 
pracowali i och, kierujmy się tym motywem miłości. (Kazanie, 24 
września 1888 r., Oakland, Kalifornia; RG11 (Prezydenckie) 
Dokumenty, 1863-1901, teczka rękopisów i maszynopisów, Archiwum 
Generalnej Konferencji).*  

Dla nas, współcześnie żyjących bolesne jest rozmyślanie nad 
całkowitym przeciwieństwem motywów tego apelu w stosunku do tego, 
co jest tak niezmiernie popularne w naszych czasach. Uwielbiamy 
śpiewać: ,,Czy w mojej koronie będą jakieś gwiazdy?”. (Wiele z 
naszych hymnów i pieśni ewangelicznych jest tak odległych od religii 
Nowego Testamentu, jak teologia Augustyna, która stanowiła podstawę 
średniowiecznej pobożności). Powyższy hymn został napisany w 1897 
roku (Hymn Kościelny nr 626) i ilustruje odejście od 
nowotestamentowego agape, które rozpoczęło się wraz z wczesnym 
kościołem i nigdy jeszcze nie zostało właściwie dostrzeżone i 
poprawione.  

Na długo przed tym, jak prawdziwy Szabat został zamieniony w 
niedzielę, nasz Pan zgromił ,,anioła kościoła w Efezie”: ,,Mam coś 



73 
 

przeciwko tobie, ponieważ opuściłeś swoją pierwszą miłość (agape)” 
(Ap 2:4). Powierzchownie założyliśmy, że był to rodzaj romantycznego 
odstępstwa, interpretowania ,,pierwszej miłości” w kategoriach naszych 
własnych doświadczeń emocjonalnych. Lecz nasz Pan nie mówi tutaj o 
sentymentalizmie.  

Jedyną nowotestamentową koncepcją, której szatan nienawidzi 
najbardziej, jest agape, co jest całkowitym przeciwieństwem jego 
raison d'etre. Jest to zasada, która skutecznie niszczy jego 
egocentryczne zaangażowanie, a agape stała się jego pierwszym celem 
ataku we wczesnym Kościele. Pisma ,,Ojców” dokumentują 
prawdziwość zarzutu naszego Pana wobec ,,anioła kościoła w Efezie”. 
Niczym termity, które skrycie drążą od wewnątrz, idee pogańskie 
zaczęły znajdować drogę do wczesnego kościoła. Pierwszą z nich była 
idea miłości skoncentrowanej na sobie (eros) jako alternatywy dla 
nowotestamentowej agape, w celu zastąpienia prawdziwej motywacji 
chrystocentrycznej motywacją egocentryczną. Zamiana Szabatu na 
niedzielę nigdy nie znalazłaby akceptacji wśród pierwszych chrześcijan, 
gdyby wcześniej nie położono podwalin pod zafałszowanie prawdziwej 
idei miłości.  

Teologia rzymskokatolicka, jak mówi Nygren, opiera się na fuzji tych 
dwóch idei (op. cit., passim). Augustyn był teologicznym ,,ojcem”, 
który doprowadził do tego, wraz ze swoimi ideami determinizmu, 
predestynacji i grzechu pierworodnego. Swoją nową ideę ,,miłości” 
nazwał (po łacinie) caritas, od której wzięło się słowo ,,miłosierdzie”, 
które spowodowało tak wiele zamieszania w naszych Bibliach Króla 
Jakuba, jako próba tłumaczenia agape. Średniowieczna idea praktycznie 
przyćmiła łaskę Bożą.  

Przez krótki czas Luter próbował rozbić syntezę, aby przywrócić agape. 
Ale po jego śmierci jego zwolennicy powrócili do zafałszowanej 
koncepcji, ponieważ nie mogli wyrzec się doktryny o naturalnej 



74 
 

nieśmiertelności duszy. Praktycznie wszystkie kościoły, bez żadnego 
efektywnego wyjątku, odziedziczyły tę mętną ideę miłości, wraz z 
przestrzeganiem niedzieli i naturalną nieśmiertelnością duszy po 
średniowiecznym rzymskim katolicyzmie. Niektórzy z ich przywódców 
muszą niemal żałośnie tęsknić za powrotem do czystych prawd Nowego 
Testamentu, ale jak dotąd nie dostrzegają drogi.  

Gdziekolwiek ktoś znajdzie ideę naturalnej nieśmiertelności duszy, tam 
z pewnością znajdzie egocentryzm jako dominującą koncepcję miłości. 
Jest ona tak różna od nowotestamentowej idei miłości, jak niedziela 
różni się od Szabatu, a jednocześnie jest sprytnie zaprojektowaną 
podróbką. Doktryna o naturalnej nieśmiertelności duszy jest jak 
sztandar, który nas ostrzega: tutaj nie znajdziesz prawdziwego 
zrozumienia wiecznej ewangelii sprawiedliwości przez wiarę, ponieważ 
nie może tu istnieć prawdziwe pojęcie wiary Nowego Testamentu – z 
pewnością nie takiej, która pozostaje w harmonii z oczyszczeniem 
świątyni.  

Jest to jeden z prawdziwych powodów, dla których Ellen White 
ostrzegała przed niebezpieczeństwami związanymi z tym fałszywym, 
ale subtelnym błędem. Ostateczny spirytualizm jest fałszywą 
sprawiedliwością przez wiarę:  

Popularne duszpasterstwo nie może skutecznie oprzeć się 
spirytyzmowi. Nie mają nic, czym mogliby chronić swoje stada przed 
jego zgubnym wpływem (…) Nieśmiertelność duszy (...) jest 
fundamentem spirytualizmu. (1T 344).*  

Przez dwa wielkie błędy: nieśmiertelność duszy i świętość niedzieli – 
szatan podporządkuje ludzi swoim oszustwom. Podczas gdy pierwszy z 
nich kładzie podwaliny pod spirytyzm, drugi tworzy więź sympatii z 
Rzymem (…). 



75 
 

W miarę jak spirytyzm coraz bardziej naśladuje nominalne 
chrześcijaństwo tamtych czasów ma większą moc zwodzenia i 
usidlania. Sam szatan jest przemieniony, zgodnie ze współczesnym 
porządkiem rzeczy. Ukaże się w postaci anioła światłości. Protestanci 
odrzuciwszy tarczę prawdy również zostaną zwiedzeni. Zarówno 
papiści, protestanci, jak i świeccy przyjmą formę pobożności bez jej 
mocy. (GC 588).*  

Prostota prawdziwej pobożności jest pogrzebana pod tradycją.  

Doktryna o naturalnej nieśmiertelności duszy jest jednym z błędów, za 
pomocą których wróg zwodzi człowieka. Błąd ten jest niemal 
powszechny.  

Jest to jedno z kłamstw wykutych w synagodze wroga, jeden z 
trujących mikstur Babilonu. (EV 247).*  

Dlaczego niemożliwe jest, aby prawdziwa miłość Nowego Testamentu 
istniała w towarzystwie tego ,,trującego napoju Babilonu?” Dlaczego 
Babilon nie może zobaczyć krzyża, zobaczyć agape i doświadczyć 
prawdziwej wiary Nowego Testamentu? Dlaczego nie może głosić 
prawdziwej ewangelii?  

Integralną częścią idei naturalnej nieśmiertelności duszy jest pogląd, że 
Chrystus nie złożył nieskończonej ofiary, gdy umarł na krzyżu. Mówi 
skruszonemu złoczyńcy: ,,Dzisiaj otrzymamy wspaniałą nagrodę”. ,,Dziś  
ze Mną będziesz w raju” ( Łk 23:43). Tak, obaj podobno poszli tam tego 
dnia! Przez cały czas trwania tej próby nasz Pan był podtrzymywany 
nadzieją nagrody i pocieszany zapewnieniem, że naprawdę nie umrze. 
Jego ofiara była tylko fizyczną agonią i ludzkim wstydem, o charakterze 
tymczasowym. Mojżesz złożył jeszcze większą ofiarę za Izrael, kiedy 
poprosił, aby jego imię zostało wymazane z Księgi Życia, jeśli Izrael nie 
będzie mógł otrzymać przebaczenia! (Wj 32:32). Ale w tym popularnym 
poglądzie, całkowicie bezinteresowna natura agape w miłości Chrystusa 



76 
 

jest zgrabnie usunięta. Był motywowany jedynie egocentryczną troską; 
albo przynajmniej nadzieja nagrody była całkowicie wymieszana z Jego 
miłością.  

Ale prawdziwy biblijny pogląd jest taki, że ofiara Chrystusa była 
naprawdę nieskończona i wieczna. Nie tylko Jego ludzkie ciało 
,,umarło”; On sam umarł jako odpowiednik ,,drugiej śmierci”, śmierci 
bez nadziei zmartwychwstania. Ponieważ On sam jest nieskończonym 
Synem Bożym, taka ofiara jest miarą nieskończonej miłości, której nie 
jesteśmy w stanie w pełni docenić. Chociaż rzeczywiście był 
podtrzymywany przez jasne zapewnienie o łasce Jego Ojca aż do 
momentu, gdy ciemność otoczyła Kalwarię, to jednak ogarnęła Go 
groza wielkiej ciemności, kiedy zawołał: ,,Boże mój, Boże mój, czemuś 
Mnie opuścił?” Twarz Ojca była całkowicie ukryta. Cały ciężar naszej 
winy przygniatał Go. Wtedy stracił z oczu zmartwychwstanie i przyszłą 
nagrodę:  

Zbawiciel nie mógł widzieć przez portale grobowca. Nadzieja nie 
przedstawiła Mu Jego wyjścia z grobu jako zwycięzcy, ani też nie 
powiedziała Mu o przyjęciu ofiary przez Ojca. Obawiał się, że grzech 
jest tak obraźliwy dla Boga, że ich rozdzielenie będzie wieczne. 
Chrystus odczuwał udrękę, jaką będzie odczuwał grzesznik, gdy 
miłosierdzie nie będzie już więcej wstawiać się za winnym rodzajem 
ludzkim. (DA 753).*  

To właśnie ten nieskończony wymiar miłości Chrystusa zostaje 
zaciemniony przez pogańsko — papieską doktrynę naturalnej 
nieśmiertelności. Żaden kościół, który podtrzymuje ten pogląd, nie jest 
w stanie w pełni docenić krzyża ani głosić go w jego właściwej mocy. 
Ten fałszywy dogmat sprawia ponadto, że „agape Chrystusa” nie może 
nas prawdziwie powstrzymywać, ponieważ brak mu wiernej 
autentyczności. A gdy agape zostaje w ten sposób zafałszowane, 
zafałszowana staje się również wiara; nieuchronnie prawdziwa 



77 
 

sprawiedliwość traci swoje pełne wymiary. Nic z tego nie wyniknie 
poza nieposłuszeństwem wobec Prawa, trwającym grzechem, 
egocentryzmem i letniością — wszystko to ukryte pod pozorem 
„zbawienia przez wiarę”.   

Tak więc, kiedy Jan mówi, że miłość (agape) jest od Boga (1J 4:7), ma 
na myśli, że nie może być żadnego innego źródła. ,,Na tym polega 
miłość (agape), nie jakbyśmy umiłowali Boga, ale że On nas umiłował 
i posłał Syna swego, aby był ofiarą przebłagalną za grzechy nasze” 
(werset 10). Możemy jednak podsumować miłość w taki sposób, że to 
,,przebłaganie” jest praktycznie negowane lub przynajmniej 
przesłonięte przez tę popularną fałszywą doktrynę. Stwarza to 
zamieszanie lub lukę: (1) Ojciec tak naprawdę nie dał Swojego Syna, 
ale tylko Go pożyczył ; (2) Jego miłość była uwarunkowana 
samolubnym oczekiwaniem na nagrodę; (3) Nie złożył żadnej 
rzeczywistej ofiary poza tą, którą musiało złożyć wielu męczenników, 
takich jak cierpienia fizyczne, ale był podtrzymywany przez większą 
nadzieję niż wielu ludzi ma w chwili śmierci; (4) On naprawdę nie 
umarł, ale natychmiast wszedł w wyższy stan świadomej egzystencji w 
raju; (5) W najlepszym razie miłość, która ,,mieszkała w sercu 
Chrystusa”, tak rozumiana, była syntezą agape i erosa identyczną z 
caritas Augustyna, podstawą średniowiecznego katolicyzmu.  

W ten sposób krzyż zostaje ograbiony ze swojej prawdziwej chwały, a 
miłość Nowotestamentowa zostaje unieważniona. Automatycznie więc 
wiara zostaje również ograbiona ze swej prawdziwej treści i jest 
,,martwa”, jak ostrzega nas Jakub. Nie może wytworzyć prawdziwego 
posłuszeństwa. Strach lub troska o bezpieczeństwo osobiste pozostaje 
dominującą motywacją ludzkiej duszy. Krzyż nie może działać swoją 
prawdziwą mocą, ponieważ jest spowity tajemniczym zamętem jak 
szczyt górski otoczony chmurami. Nic dziwnego, że Chrystus był 
zaniepokojony na początku procesu we wczesnym kościele, który 



78 
 

doprowadził do wielkiego odstępstwa – ,,opuściłeś swoją pierwszą 
agape”. Dopóki ewangelikalizm nie zobaczy i nie zaakceptuje prawdy 
o naturze człowieka w świetle krzyża, nie będzie w stanie zaakceptować 
Krzyża, prawdziwego zachowywania Szabatu lub innych ,,testujących 
prawd” zawartych w Trój Anielskim Poselstwie .  

Wiemy, że ,,powszechne duchowieństwo” jest jak wiadomo niezwykle 
szczere, gorliwe i oddane. Lecz jako całość nie ma właściwej oceny 
,,szerokości i długości, głębokości, i wysokości” agape Chrystusowej, 
która przewyższa poznanie” (Ef 3:18-19). Ich fałszywe doktryny 
ukrywają przed nimi prawdziwą miłość. Ich koncepcja miłości 
chrześcijańskiej jest znacznie bliższa idei katolickiej niż miłości 
nowotestamentowej. W swoich najwyższych formach nie może wyzbyć 
się motywu egocentrycznego. Wszystko to możemy łatwo dostrzec.  

Zasadnicze pytanie brzmi: czy Adwentyści Dnia Siódmego w ogóle mają 
tę samą podstawową ideę miłości, co kościoły powszechne? A 
dokładniej, czy mają oni tę samą ideę ,,sprawiedliwości przez wiarę”, 
jaką mają kościoły powszechne w wyniku swojej wiary w naturalną 
nieśmiertelność duszy? Według Prawdziwego Świadka z Księgi 
Objawienia 3, ,,anioł kościoła w Laodycei” ma pod tym względem 
problem, ale prawdziwie szczerze ,,nie zna” swojego prawdziwego 
stanu. Czy wskazówki na zegarze czasu obróciły się na tyle daleko, że 
możemy obiektywnie spojrzeć w przeszłość?  

Gdyby ,,anioł Kościoła” nie był ,,ubogi” w prawdziwą wiarę i miłość 
Nowego Testamentu, to jak mógłby wielokrotnie pożyczać 
,,sprawiedliwość z wiary” od tych samych popularnych kościołów, 
które trzymają się ,,trujących trunków Babilonu”? Możemy przytoczyć 
tylko kilka znamiennych przykładów. Cała historia nie może być 
jeszcze opowiedziana:  

 



79 
 

1.   Z powodu niedoceniania przesłania z 1888 roku, daleko w latach 
dziewięćdziesiątych XIX wieku pojawiła się tendencja do 
mylenia książki kwakierskiej autorki Hannah Whitall Smith The 
Christian's Secret of a Happy Life* [Chrześcijańska tajemnica 
życia] z prawdziwą sprawiedliwością przez wiarę (por. Biuletyn 
Generalnej Konferencji, 1893, str. 358, 359).* Autorka Smith 
zapożyczyła swoje idee od Fenelona, rzymskokatolickiego 
mistyka na dworze Ludwika XIV, który poświęcił swoje życie 
na próby nawrócenia protestantów do Rzymu. (Por. Wielki spór, 
s. 272; Britannica, 1968, t. 9, s. 169).* Do dnia dzisiejszego idee 
Smith (a więc i Fenelona) są popierane przez wielu jako 
prawdziwa sprawiedliwość przez wiarę. Jest to naturalny 
rezultat szczerej niewiedzy co do prawdziwego kontrastu 
między rzymskimi a nowotestamentowymi koncepcjami wiary.  

Na przestrzeni dziesięcioleci istniały wybitne przykłady tego 
zamieszania wokół rzymskokatolickich koncepcji pobożności i ,,życia 
wewnętrznego”. Uznaje się za popularne i przejaw wyrafinowania 
okazywanie gorącego uznania dla nauk Pascala i Fenelona. I 
rzeczywiście, w ich dziełach znajdują się iskrzące klejnoty 
filozoficznego piękna. Badania nad ,,wyrzeczeniem się samego siebie” 
Fenelona były forsowane jako praktycznie ta sama koncepcja, która 
była nauczana w pismach Ellen G. White, z powodu nieświadomości 
znaczenia agape. Wydaje się, że jest w tym ciepło duchowego zapału, 
które oczarowuje. Nic dziwnego, że wielu młodych ludzi zostało 
niewinnie zdezorientowanych i wprowadzonych w błąd.  

To mieszanie prawdy z fałszem jest w istocie tym samym procesem, 
który doprowadził Augustyna do połączenia agape z miłością 
hellenistyczną, która była fundamentem średniowiecznego katolicyzmu. 
Brak rozeznania był i jest problemem. Jak mogłoby dojść do takiego 
zamieszania, gdyby istniało jasne zrozumienie przesłania, które Pan dał 
tym ludziom w 1888 roku? Błędem jest zakładanie, że fałszywe 



80 
 

koncepcje są oczyszczane, gdy miesza się je z cytatami z Ducha 
Proroctwa, tak jakby arszenik mógł zostać unieważniony, gdyby został 
zmieszany z mąką.  

W tej samej epoce lat dziewięćdziesiątych XIX wieku istniała tendencja 
do mylenia rzymskich koncepcji ,,sprawiedliwości przez wiarę” z 
poselstwem z 1888 roku. Wynikało to również z tego, że nie 
docenialiśmy przesłania, które zesłał nam Pan. W ten sposób 
niepewność związana z orędziem z 1888 r. przygotowała grunt pod 
kolejne pielgrzymki Adwentystów Dnia Siódmego do teologów nie 
adwentystycznych w celu znalezienia pomocy w zrozumieniu i 
głoszeniu ,,sprawiedliwości przez wiarę”.  

Niektórzy bracia — od czasu spotkania w Minneapolis — słyszałem, 
jak sam sobie mówię „amen” do kazań zawierających stwierdzenia 
całkowicie pogańskie, nie zdając sobie wówczas sprawy, że nie miały 
one nic wspólnego ze sprawiedliwością Chrystusa. Niektórzy z tych, 
którzy w tamtym czasie tak otwarcie się temu sprzeciwiali i głosowali z 
podniesioną ręką przeciwko temu (…) Od tamtego czasu słyszę jak 
mówią „amen” na stwierdzenia, które były tak otwarcie i zdecydowanie 
papieskie, jak sam kościół papieski może je wyrazić. (Biuletyn 
Konferencji Generalnej. 1893, s. 244; A.T. Jones).*  

Abyście mieli obie te rzeczy – obok siebie – prawdę o 
usprawiedliwieniu przez wiarę i jej fałszywość – przeczytam, co mówi 
ta [wiara katolicka], a następnie to, co mówi Bóg w Drodze do 
Chrystusa (...) Chcę, abyście zrozumieli, czym jest rzymskokatolicka 
koncepcja usprawiedliwienia przez wiarę, ponieważ przez ostatnie 
cztery lata musiałem się z nią spotykać nieprzerwanie wśród 
zdeklarowanych Adwentystów Dnia Siódmego. Te same rzeczy, te same 
sformułowania, które znajdują się w tej katolickiej książce na temat 
tego, czym jest usprawiedliwienie przez wiarę i jak je osiągnąć, to 
dokładnie takie same wyrażenia, jakie deklarujący się Adwentyści Dnia 
Siódmego kierowali do mnie w kwestii usprawiedliwienia przez wiarę.  



81 
 

Chcę wiedzieć, w jaki sposób ty i ja możemy zanieść temu światu 
poselstwo, ostrzegając go przed oddawaniem czci bestii, podczas gdy 
my w naszym wyznaniu trzymamy się doktryn bestii (…) Najwyższy 
czas, aby Adwentyści Dnia Siódmego to zrozumieli (Ibid., str. 261, 
262). Patrz także strony 265, 266).  

Wielu dziś szczerze wierzy, że Pan wyróżnił kościoły obchodzące 
niedzielę, które podtrzymują pogląd o naturalnej nieśmiertelności 
duszy, udzielając im „tego samego światła” sprawiedliwości przez 
wiarę, które dał nam w 1888 roku. Według tego poglądu, ci, którzy 
podtrzymują te „dwa wielkie błędy”, te „trujące napoje Babilonu”, 
rozumieją i ogłaszają światu prawdziwą „ewangelię wieczną”. To 
mylne przekonanie uderza w samą istotę istnienia Adwentystów Dnia 
Siódmego, podważając wyjątkowość „ewangelii wiecznej”, gdyż Pan 
powierzył nam prawdziwe pojęcia sprawiedliwości przez wiarę:  

Inni, nie należący do naszej wiary, byli pobudzani do ponownego 
studiowania tej samej prawdy o sprawiedliwości przez wiarę, mniej 
więcej w tym samym czasie [1888], co jest historycznie prawdziwe, jak 
to zauważono w innym miejscu. (Movement of Destiny, str. 255, 
przypis, podkreślenie dodane).*  

Nie zdawaliśmy sobie zbyt dobrze sprawy z tego, że te równoległe 
ruchy duchowe – organizacje spoza ruchu adwentowego – mają ten sam 
ogólny ciężar i nacisk i powstają mniej więcej w tym samym czasie. 
Impuls w oczywisty sposób pochodził z tego samego Źródła. A jeśli 
chodzi o czas, ,,Sprawiedliwość przez wiarę” skoncentrowała się na 
roku 1888. Na przykład. renomowane konferencje w Keswick (...) 
Konferencje Biblijne w Northfield, założone przez Dwighta L. 
Moody'ego, (...) ludzie tacy jak Murray, Simpson, Gordon, Holden, 
Meyer, McNeil, Moody, Waugh, McConkey, Scroggie, Howden, Smith, 
McKensie, McIntosh, Brooks, Dixon, Kyle, Morgan, Needham, [A.T.] 
Pierson, Seiss, Thomas, West i wielu innych – wszyscy kładą na to 



82 
 

ogólne naciski [1888]. Niezliczona liczba ludzi poznała ich pisma i 
została przez nie pobłogosławiona. Dotyczy to również wielu naszych 
mężczyzn. (Tamże, s. 319-321, podkreślenie moje).  

Sprawiedliwe jest przyznanie, że autor dostrzegł pewne ograniczenia w 
koncepcjach tych nie-adwentystów. To jednak tylko wyraźniej 
uwypukla prawdziwy problem: przez te długie dziesięciolecia wielu nie 
uznało, że istnieją dwie zupełnie odrębne i przeciwstawne ,,szkoły” 
sprawiedliwości przez wiarę, z których jedna ma swoje źródło w 
Chrystusie i Jego apostołach, a druga ma swoje źródło w wielkim 
,,odpadnięciu”, które od 1844 roku zbliża się do swoich kolejnych 
końcowych etapów ,,upadku Babilonu”. Te dwie ,,szkoły” utrzymują 
przeciwstawne poglądy na nowotestamentową miłość i wiarę. Zamiast 
tego przypuszczamy, że ,,powszechne duszpasterstwo” automatycznie 
rozumie prawdziwą ewangelię – po prostu nie idą ,,wystarczająco 
daleko”.  

2. W latach dwudziestych i trzydziestych XX wieku zapisy 
pokazują, że wielu z nas całym sercem i entuzjazmem przyjęło i 
poparło idee Sunday School Times dotyczące sprawiedliwości 
przez wiarę, znane jako ,,Zwycięskie Życie”. Historia ta ilustruje 
prawdę słów naszego Pana, że rozpaczliwie musimy ,,kupić” od 
Niego ,,złoto”, a nie z ,,powszechnego duszpasterstwa”:  

a. Pierwszym krokiem wydawała się publikacja The Doctrine 
of Christ (Review and Herald, 1919).* Autor cytuje z 
nieznanego źródła, z aprobatą, na poparcie idei Victorious 
Life Studies [Zwycięskiego życia]. Dochodzenie ujawnia, 
że źródłem dla autora była książka napisana przez Roberta 
C. McQuilkina, sekretarza korespondencyjnego Victorious 
Life Conferences, Princeton and Cedar Lake, 1918, opubli- 
kowana przez Headquarters for Victorious Life Literature 
w Filadelfii. Redaktor Sunday School Times napisał 
przedmowę do książki McQuilkina:  



83 
 

To był nowy i nieodkryty kraj Zwycięskiego Życia, który połączył nas, 
Boba McQuilkina i mnie, (...) Nieznany kraj niewyobrażalnych 
bogactw i rozkoszy (…) Cieszę się, że teraz dzieli się swoimi 
odkryciami i przekonaniami z wieloma osobami, dzięki tym studiom w 
Zwycięskim Życiu. (Charles G. Trumbull, Victorious Life Studies,   
przedmowa).*  

b. Doktryna Chrystusa natychmiast rozpoczęła swoją pracę 
wśród nas i wkrótce znajdujemy zdolnych, wybitnych 
mówców, jednego po drugim, popierających zaczerpnięte 
koncepcje. Victorious Life Studies ugruntowało 
egocentryczną, ,,ewangeliczną” koncepcję miłości w 
Kościele Adwentystów Dnia Siódmego i całkowicie 
odciągnęło kościół od koncepcji sprawiedliwości przez 
wiarę, które czyniły orędzie z 1888 roku wyjątkowym. 
Podobnie jak w przypadku Fenelona, program polegał na 
poszukiwaniu cytatów Ellen G. White, które wydawały się 
wyrwane z kontekstu, aby wspierać idee Sunday School 
Times, cytatów, które tak naprawdę nie mogą być 
zrozumiane inaczej niż w kontekście, w którym je napisała 
– w przesłaniu z 1888 roku. Teza teologiczna w 
seminarium mówi o tej historii:  

Mniej więcej w tym samym czasie [1920] (...) Różni przywódcy 
wyznaniowi zastanawiali się nad tym, co nazywano ,,zwycięskim 
życiem”. (…) Na sesji Generalnej Konferencji w 1922 r. (…) A.G. 
Daniells, zwracając się do delegatów, stwierdził, że uwierzył w to, co 
nazywa się ,,zwycięskim życiem (...) 

O. Montgomery, ówczesny wiceprezes Wydziału Południowej Ameryki 
a później jeden z generalnych wiceprezydentów tej światowej 
organizacji stwierdził, że ,,ostatnio położono duży nacisk” na ten temat. 
Powoływał się na artykuły napisane do czasopism wyznaniowych i 



84 
 

kazań, które usłyszał. Miał wrażenie, że niektórzy uważają to za fazę 
chrześcijańskiego doświadczenia, nieznaną wcześniej. Wykazał, że było 
to dokładnie to samo doświadczenie, o którym adwentyści mówili jako 
o części usprawiedliwienia i sprawiedliwości przez wiarę.  

C. H. Watson, ówczesny jeden z wiceprzewodniczących Generalnej 
Konferencji, wykorzystał ideę ,,zwycięskiego życia” podczas Czytania 
w Tygodniu Modlitewnym w 1923 roku. Developments in the Teaching 
of Justification and Righteousness by Faith in the Seventh-day Adventist 
Church after 1900, [Rozwój nauczania o usprawiedliwieniu i 
sprawiedliwości przez wiarę w Kościele Adwentystów Dnia Siódmego 
po 1900 roku] Bruno William Steinweg, 1948, str. 39-43).* 

Pamiętaj, że ci mówcy z lat 20 byli tymi samymi braćmi, których Dr 
Froom cytuje, twierdzącymi, że przesłanie z 1888 roku zostało przyjęte. 
(Op. cit., s. 681-686). 

c.  Odrodzenie religijne, które ogarnęło kościoły powszechne 
w tamtej epoce, zostało entuzjastycznie przyjęte przez 
naszych braci. W archiwach ,,,Przeglądu” nie znajdujemy 
ani jednego odmiennego zdania kogokolwiek, kto by 
dostrzegł, że ,,Zwycięskie życie” było wypełnieniem 
następującego ostrzeżenia z Great Controversy: 

Zanim nadejdzie czas na taki ruch [Głośny Krzyk], On [Szatan] będzie 
się starał temu zapobiec, wprowadzając podróbkę. On sprawi, że będzie 
się wydawało, że szczególne Boże błogosławieństwo zostało wylane; 
ujawni się to, co będzie uważane za wielkie religijne ożywienie. Tłumy 
będą się radować, że Bóg cudownie dla nich pracuje, podczas gdy 
dzieło to jest dziełem innego ducha. (GC 464, podkreślenie moje).* 
Poniżej znajduje się próbka wypowiedzi autorów w Review and Herald: 

,,Zwycięskie życie” jest tylko innym wyrażeniem na                            
,,sprawiedliwość przez wiarę”. (R&H, 11 listopada 1920).* 



85 
 

,,Zwycięskie życie” to ni mniej, ni więcej jak tylko proste biblijne 
chrześcijaństwo. (Editor, R&H, 6 lipca 1922).*  

Poniższe fragmenty są dosłownie zaczerpnięte z małej książeczki o 
sprawiedliwości przez wiarę z tamtej epoki, które ilustrują nieustanne 
opieranie się na tym, co Ellen White nazywała ,,powszechną służbą”:  

Cortland Myers mówi, dr L. Munhall mówi, że Cortland Myers, Robert 
F. Horton mówi, Henry Van Dyke mówi, że napisał... Whitefield 
Edwards mówi, jak mówi dr W.T. Grenfell, u stóp D.L. Moody'ego.  
Charles Dickens, powiedział Sherwood Eddy, biskup Hannington 
powiedział, Amos R. Wells powiedział. Charles G. Finney powiedział 
kiedyś, D.L. Moody mówi, Forrest Hallenbeck mówi, John Wesley... 
powiedział, mówi John R. Mott, Charles G. Trumbull mówi, Sunday 
School Times mówi... (Alone With God Pacific Press).*  

Doskonałym przykładem panującego zamieszania była próba nadania 
jednemu z listów Ellen G. White tytułu sugerującego poparcie dla 
entuzjazmu wokół „Życia Zwycięskiego” (zob. Testimonies to 
Ministers, s. 516–520).* Jest to zrozumiałe, gdyż książka została 
skompilowana w szczytowym okresie ruchu (1922). 

3.  Musimy spojrzeć na sesję Generalnej Konferencji z 1926 roku, 
która odbyła się w Milwaukee. Była to wspaniała uroczystość, a 
zgromadzeni tam delegaci byli głęboko zaangażowani i bardzo 
poważni. Nigdy nie śniło im się, że ponad pół wieku później 
dzieło nadal nie zostanie ukończone:  

Wszyscy mają nadzieję i wierzą, że ta sesja Konferencji będzie 
zapamiętana jako wyjątkowo duchowa. Wydaje się, że wielu ogarnęło 
przekonanie, iż nadszedł w pełni czas, aby ruch ten ruszył naprzód w 
potężnym działaniu zmierzającym do ukończenia dzieła (Carlyle B. 
Haynes, General Conference Bulletin, 1926, str. 3).*  



86 
 

Pewien gorliwy i szczery pisarz mówi nam, że konferencja z 1926 roku 
jest ważniejsza niż ta z 1888 roku:  

Jestem głęboko przekonany, że dobrze byłoby położyć mniejszy nacisk 
na rok 1888, a większy na rok 1926. W rzeczywistości konferencja 
generalna w 1926 roku była tym, czym mógł być rok 1888. Gdyby była 
większa jednomyślność co do znaczenia Ewangelii. (Norval F. Pease, 
The Faith That Saves, s. 59).*  

Szukając dowodów na to, że naprawdę przyjęliśmy Pańskie poselstwo o 
sprawiedliwości przez wiarę, niektórzy przytaczają sesję Generalnej 
Konferencji z 1926 roku jako przykład pozytywnego ,,zwycięstwa”. 
Przekazywane orędzia były głęboko uduchowione i żarliwe. To była bez 
wątpienia jedna z naszych najlepszych sesji.  

Jeden z autorów sugeruje: ,,Nie można było przedstawić bardziej 
stanowczych dowodów duchowego wzrostu i dojrzałości [od 1888 
roku] niż kazania z 1926 roku” (Pease, op. cit.). Innymi słowy, 
najmocniejszym dowodem na akceptację przesłania z 1888 r. są orędzia 
z sesji z 1926 r.  

Ale kiedy ktoś bada te przesłania, co znajduje? Niemal całkowity brak 
podstawowych motywów, które sprawiły, że przesłanie z 1888 roku 
było wyjątkowe! Nie zdając sobie z tego sprawy, nasi bracia w 1926 
roku odeszli od przesłania, które miało na celu zakończenie Bożego 
dzieła i byli pod głębokim wpływem ,,zwycięskiego życia” 
zapożyczonego z ,,popularnego nauczania duszpasterskiego”. 
Powiedzmy, że byli to wspaniali, pobożni, oddani i cudowni mężczyźni 
i kobiety. Lubimy myśleć w ten sposób o naszych przodkach. Ale czy 
posiadali to ,,złoto?” Dwa fakty sprawiają, że odpowiedź jest jasna: (a) 
Jeśli orędzie z 1888 r. zaczęło zaspokajać potrzebę, jak powiedziała 
Ellen White, to orędzia z 1926 r. nie mają takiej treści. Można to 
udowodnić za pomocą analizy motywów. (b) Upływ ponad pół wieku 



87 
 

od 1926 roku czyni podejrzanym twierdzenie, że konferencja z 1926 
roku była zwycięstwem, podczas gdy rok 1888 był porażką.  

Wkrótce potem Starszy A.G. Daniells opublikował swoją słynną i cenną 
książkę Christ Our Righteousnes. Zawiera ona bardzo szczere 
stwierdzenia przyznające, że orędzie z 1888 r. nigdy nie zostało w pełni 
zaakceptowane (s. 39, 55, 58, 59, 63, 79, 86, wyd. z 1926 r.).* Autor nie 
odtworzył jednak dokładnie samego orędzia z 1888 roku. Praktycznie 
żaden z unikalnych aspektów orędzia z 1888 roku nie znajduje tam 
wyrazu. Nawet użyte cytaty Ellen G. White wydają się być dobrane w 
taki sposób, aby ich uniknąć lub odfiltrować.  

W zakończeniu swojej książki, starając się podsumować swoją ideę 
,,wchodzenia przez drzwi wiary”, powraca do nacisku na własne 
wysiłki człowieka (s. 130, 131). Zdradza on poleganie na kluczowej 
myśli legalizmu jakieś siedem razy w jednym tylko akapicie – 
,,powinniśmy” zrobić to czy owo (s. 131, 132). Takie napomnienia – 
,,powinniśmy” więcej się modlić, ,,powinniśmy” więcej wierzyć, 
,,powinniśmy” więcej czytać Biblię, ,,powinniśmy” być bardziej 
gorliwi, ,,powinniśmy” więcej się poświęcać – pojawiają się często w 
żarliwych apelach naszych generalnych przywódców w tamtych dniach. 
Oni demonstrują ignorancję prawdziwej motywacji Nowego 
Testamentu – prawdziwej wiary, która automatycznie prowadzi do 
pełnego poświęcenia.  

Daniells kończy swoją książkę jednostronnym naciskiem na 
usprawiedliwienie z wykluczeniem prawdziwego uświęcenia, 
koncepcję znacznie bliższą idei ,,zwycięskiego życia” Sunday School 
Times niż koncepcji przygotowania się do przemienienia z 1888 roku:  

A każdego dnia, który przychodzi i odchodzi, powinniśmy pokornie 
błagać przed tronem łaski o zasługi, o doskonałe posłuszeństwo 
Chrystusa w miejsce naszych występków i grzechów. Czyniąc to, 
powinniśmy wierzyć i zdawać sobie sprawę, że nasze 



88 
 

usprawiedliwienie przychodzi przez Chrystusa jako naszego zastępcę i 
gwarancję, że On umarł za nas i jest naszym pojednaniem i 
sprawiedliwością (...) (Christ Our Righteousness, str. 132).*  

W rzeczywistości ani razu w swojej książce Starszy Daniells nie wydaje 
się być w stanie rozpoznać, że Chrystus jest dla nas przykładem, a także 
,,zastępcą”. Autor był gorliwy i szczery, a jego książka jest naprawdę 
wartościowa; Pokazuje to jednak wyraźnie, jak wielki wpływ miał 
entuzjazm płynący z ,,zwycięskiego życia” na odciągnięcie nas od 
prawdziwego sedna orędzia z 1888 roku. (Na przykład, zobacz 
streszczenie ,,ewangelii” Daniellsa na stronach 117, 118, wydanie z 
1926 roku).  

Możemy zgodzić się z jednym z autorów, gdy mówi, że stanowisko 
Starszego Daniellsa w tej książce ,,było w doskonałej harmonii z 
najlepszym nauczaniem ewangelicznym” (By Faith Alone, str. 189)* 
Ale ,,doskonała harmonia” z najwspanialszym ortodoksyjnym 
nauczaniem ewangelicznym z przeszłości i współczesnym Daniellsowi 
w ,,powszechnym duszpasterstwie” nie jest wystarczająco dobra, aby 
przyspieszyć przyjście Pana. Ostatnie pół wieku jasno to pokazuje. W 
rzeczywistości, zamieszanie związane z dzisiejszym ,,reformacyjnym” 
usprawiedliwieniem przez wiarę można przypisać popularnym wśród 
nas akcentom w latach dwudziestych XX wieku. To nieustanne 
opieranie się na nieadwentystycznych teologach, uniwersytetach i 
popularnych przywódcach ewangelicznych raczej opóźnia niż rozwija 
dzieło Adwentystów Dnia Siódmego.  

Starszy Daniells wnikliwie analizuje przepowiednię Ellen G. White, że 
,,fałszywe teorie i błędne idee wezmą umysły w niewolę, Chrystus i 
Jego prawość zostaną usunięte z doświadczenia wielu, a ich wiara 
będzie pozbawiona mocy i życia”, jeśli przesłanie z 1888 roku nie 
zostanie naprawdę przyjęte (R&H, 3 września 1889 roku).* On mówi:  



89 
 

W stopniu godnym ubolewania, lud Boży nie zdołał wprowadzić 
Boskiej mocy do swojego doświadczenia, a przepowiedziany rezultat 
został już zauważony:  

1. Fałszywe teorie i błędne idee zniewoliły umysły.  

2. Chrystus i Jego sprawiedliwość zostały usunięte z 
doświadczenia wielu. (Op. cit., str. 108, podkreślenie 
moje).  

Nasza historia dowiodła prawdziwości analizy Starszego Daniellsa w 
znacznie bardziej obrazowy sposób, niż kiedykolwiek mógł sobie 
wyobrazić.  

(4). W latach pięćdziesiątych zapożyczyliśmy i poparliśmy koncepcję 
metodystycznego misjonarza E. Stanleya Jonesa na temat 
,,sprawiedliwości przez wiarę” i zaleciliśmy ją naszym duchownym 
jako ,,bezpieczną”. Koncepcje Jonesa ,,wzbogaciłyby czyjąś służbę” – 
napisano w czasopiśmie The Ministry (luty 1950).* Jednak 
zaabsorbowanie Jonesa ideą naturalnej nieśmiertelności duszy 
powoduje, że myli on telepatyczną komunikację ze zmarłymi z 
otrzymaniem Ducha Świętego, a także wyznaje, że ,,sam Chrystus ma 
braki, które mają być uzupełnione przez inne religie” (The Message of 
Sat Tul Ashram, str. 285, 291).* To Jones wymyślił slogan ,,podziel się 
swoją wiarą”, który skwapliwie przyjęliśmy; ale Jones miał na myśli, że 
,,to dzielenie się oznacza nie tylko oddawanie niechrześcijanom tego, 
co się ma, ale dzielenie się tym, co mają w swojej własnej wierze (...) 
Sam Chrystus ma braki” (tamże). Cóż za źródło naszej 
,,sprawiedliwości z wiary!” 

W końcu w gazecie kościelnej znajdujemy jeden, jedyny publiczny głos 
sprzeciwu, który protestuje przeciwko temu zapożyczeniu od E. 
Stanleya Jonesa. Starszy W.A. Spicer napisał artykuł dla czasopisma 
Review, który został opublikowany latem 1950 roku, obnażając 



90 
 

fałszywość jego poglądów i wymieniając Jonesa z nazwiska. (Wiosną 
1950 r. opublikował artykuł zawierający subtejne ostrzeżenie).  

(5). Konferencja Biblijna w 1952 roku (1-13 września w kościele w 
Sligo) twierdziła, że odzyskała poselstwo z 1888 roku, a nawet wyszła 
poza nie. Jeden z prominentnych mówców powiedział:  

W dużej mierze Kościołowi nie udało się zbudować na fundamencie 
położonym na Konferencji Generalnej w 1888 roku. W rezultacie wiele 
zostało stracone. Jesteśmy lata do tyłu (…) Już dawno temu 
powinniśmy byli znaleźć się w Ziemi Obiecanej.  

Ale poselstwo o sprawiedliwości przez wiarę, dane na konferencji w 
1888 roku, zostało tutaj powtórzone. Praktycznie każdy mówca, 
począwszy od pierwszego dnia, kładł wielki nacisk na tę niezwykle 
ważną doktrynę i nie było z góry ustalonego planu, że powinien to 
zrobić (…) Faktycznie ten jeden temat, na tej konferencji ,,pochłonął 
każdy inny”.  

I ta wielka prawda została przekazana tutaj, na tej konferencji biblijnej 
w 1952 roku, z o wiele większą mocą, niż została przekazana na 
konferencji w 1888 roku, ponieważ ci, którzy tutaj przemawiali, mieli tę 
przewagę, że z setek wypowiedzi na ten temat w pismach Ducha 
Proroctwa świeciło wiele dodatkowego światła, którego nie mieli ci, 
którzy tam przemawiali.  

Światło usprawiedliwienia i sprawiedliwości z wiary świeci dziś nad 
nami jaśniej niż kiedykolwiek przedtem świeciło nad jakimkolwiek 
ludem.  

Nie będzie już więcej brzmiało: ,,Jaki był stosunek naszych robotników 
i ludu do poselstwa o sprawiedliwości przez wiarę, które zostało dane w 
roku 1888? Co oni z tym zrobili? Odtąd nasuwa się wielkie pytanie: 
,,Co zrobiliśmy ze światłem sprawiedliwości przez wiarę, ogłoszonym 
na Konferencji Biblijnej w 1952 roku?” (W.H. Branson, Our Firm 
Foundation, t. 2. s. 616, 617).*  



91 
 

Od tego czasu minęły ponad trzy dekady – czas wystarczający, aby 
dokończyć Boże dzieło. Nie było oficjalnego sprzeciwu wobec orędzia 
z 1952 roku. ,,Praktycznie każdy mówca” to głosił i widocznie wszyscy 
to przyjęli. A mówcami byli ,,anioł kościoła laodycejskiego” – 
przywódcy kościoła. Jeśli orędzie z 1952 r. było prawdziwym 
odtworzeniem orędzia z 1888 r., to praca powinna była zostać 
zakończona wkrótce potem, ponieważ została przekazana ,,ze znacznie 
większą mocą” niż w 1888 r. Bracia z 1952 roku byli ,,bogatsi” niż 
,,jakikolwiek lud” w historii świata! Mieli ,,złoto”.  

Jednak dokładne badanie orędzi z 1952 r. nie ujawnia podstawowych 
motywów, które uczyniły orędzie z 1888 r. wyjątkowym. Podobnie jak 
orędzia z 1926 roku na temat sprawiedliwości przez wiarę, nie 
przedstawiają one żadnego światła poza tym, co kościół głosił przez 
wiele dziesięcioleci. W jakiś sposób prawdy, które Ellen White poparła 
w 1888 roku, umknęły naszym braciom z 1952 roku. Jest to 
zrozumiałe, ponieważ z możliwymi wyjątkami jednego lub dwóch, 
najprawdopodobniej nigdy nie studiowali oni przesłania z 1888 roku w 
jego pierwotnym kontekście. (Nawet dzisiaj niewielu to zrobiło).  

Starszy Branson twierdził, że pomimo swojej letniości kościół posiada 
,,doskonały system prawdy”. Nie dostrzegł, że ,,Ewangelia Chrystusa 
[...] jest mocą Bożą ku zbawieniu” i że gdyby kościół rzeczywiście 
posiadał „Ewangelię Chrystusową” w jej pełni, to ,,moc” byłaby 
automatyczna. W ten sposób nie rozpoznał podstawowej zasady 
,,sprawiedliwości przez wiarę” – że jeśli ktoś ma wiarę, to 
sprawiedliwość na pewno też tam będzie. Twierdził, że jesteśmy bogaci 
właśnie w to, w czym Prawdziwy Świadek mówi, że jesteśmy biedni. 
Wyraził on brak potrzeby ze strony mówców, aby rozumieć prawdziwą 
sprawiedliwość przez wiarę, ale stwierdził, że dla nich ,,impuls Ducha 
Bożego” jest ,,o wiele większy” niż ten, który – według Ellen White –  
był udziałem posłańców wysłanych w 1888 roku.   



92 
 

Dokładna analiza motywów może wykazać, że przesłania ze spotkań w 
1926 i 1952 roku przygotowały drogę dla obecnego zamieszania tak 
zwanych ,,reformacyjnych” koncepcji usprawiedliwienia przez wiarę w 
miejsce unikalnych prawd powierzonych przez Boga Adwentystom 
Dnia Siódmego.  

 Jeśli ktoś przeczyta oba tomy Our Firm Foundation*, gdzie 
,,praktycznie każdy mówca [...] kładł wielki nacisk na tę niezwykle 
ważną doktrynę [sprawiedliwość przez wiarę]”, odkryje zdumiewający 
fakt. Żaden mówca nie dostrzegł niebezpieczeństwa, przed którym 
ostrzegała służebnica Boża w cytowanym powyżej fragmencie (GC 
464),* ani też nie dostrzegł, że interpretacja sprawiedliwości przez wiarę 
w kościołach powszechnych jest pozbawiona Nowotestamentowej 
miłości. Nikt nie dostrzegł związku między służbą niebiańskiego 
Arcykapłana w Najświętszym Miejscu a zrozumieniem prawdziwej 
sprawiedliwości przez wiarę. Zdumiewające jest to, że ani razu nie 
odniesiono się do następującego cytatu z Wczesnych Pism:  

Ci, którzy powstali z Jezusem, kierowaliby swoją wiarę ku Niemu w 
Najświętszym Miejscu i modliliby się: ,,Ojcze mój, daj nam Ducha 
Twego”. Wtedy Jezus tchnąłby na nich Ducha Świętego. W tym 
tchnieniu było światło, moc i wiele miłości, radości i pokoju.  

Odwróciłam się, aby spojrzeć na grupę, która wciąż była pochylona 
przed tronem [która nie podążała za Chrystusem przez wiarę do 
Najświętszego Miejsca]; Nie wiedzieli oni, że Jezus je opuścił. 
Wyglądało na to, że szatan siedzi przy tronie i próbuje kontynuować 
dzieło Boga. Widziałam, jak patrzyli na tron i modlili się: ,,Ojcze! daj 
nam Ducha Twego”. Szatan miał wtedy tchnąć na nich bezbożny 
wpływ: było w nim światło i wielka moc, ale nie było słodkiej miłości, 
radości i pokoju (EW 55, 56).*  

Kontekst tego fragmentu jest niezwykle ważny, ponieważ ma on 
bezpośredni wpływ na nasze rozumienie samej ewangelii: ,,Grupa, 



93 
 

która jeszcze była pochylona przed tronem” to grupa, która odrzuciła 
prawdę o świątyni w okresie 1844 roku. Chociaż obraz ten jest bardzo 
symboliczny, jasne jest, że Ellen White odnosiła się do zmiany w 
służbie Chrystusa pod koniec 2300 lat. Ci, którzy nie docenili tej 
zmiany, narazili się na śmiertelne oszustwo – szatana podszywającego 
się pod ,,Chrystusa” w służbie, którą prawdziwy Arcykapłan teraz 
,,opuścił”.  

Ale to tragiczne oszustwo nie ogranicza się do ludzi żyjących w epoce 
bezpośrednio po 1844 roku. Kościoły, które przyjmują doktrynę o 
naturalnej nieśmiertelności, są narażone na to samo straszliwe 
niebezpieczeństwo. W obecnych czasach, gdy doktryna sanktuarium 
jest śmiało kwestionowana przez wielu członków Kościoła 
Adwentystów Dnia Siódmego, musimy zobaczyć, że odrzucenie tej 
unikalnej doktryny sanktuarium Adwentystów Dnia Siódmego pociąga 
za sobą również odrzucenie czystej nowotestamentowej ewangelii o 
sprawiedliwości przez wiarę:  

Wielu z tych, którzy wyznawali miłość do Jezusa i którzy ronili łzy, 
czytając historię krzyża, szydziło z dobrej nowiny o Jego (powtórnym) 
przyjściu (…) Ci, którzy odrzucili poselstwo pierwszego anioła, nie 
mogli odnieść pożytku z drugiego; Nie odnieśli też pożytku z krzyku o 
północy, który miał ich przygotować do wejścia z Jezusem przez wiarę 
do najświętszego miejsca niebiańskiego sanktuarium. Odrzucając dwa 
poprzednie orędzia, tak zaciemnili swoje zrozumienie, że nie widzą 
żadnego światła w przesłaniu trzeciego anioła, które wskazuje drogę do 
Miejsca Najświętszego. Widziałam, że tak jak Żydzi ukrzyżowali 
Jezusa, tak nominalne kościoły ukrzyżowały te orędzia i dlatego nie 
mają one (zauważmy czas teraźniejszy) żadnej wiedzy o drodze do 
Miejsca Najświętszego i nie mogą odnieść tam korzyści z 
wstawiennictwa Jezusa. Tak jak Żydzi, którzy składali swoje 
bezużyteczne ofiary, ofiarowują swoje bezużyteczne modlitwy do 



94 
 

miejsca, które Jezus opuścił; szatan, zadowolony z tego oszustwa, 
przybiera charakter religijny i prowadzi umysły tych rzekomych 
chrześcijan do siebie, działając swoją mocą, swoimi znakami i 
kłamliwymi cudami. aby ich uwięzić w swoich sidłach (...) On również 
przychodzi jako anioł światłości i rozszerza swoje wpływy po całej 
ziemi za pomocą fałszywych reform. Kościoły są zachwycone i 
uważają, że Bóg cudownie dla nich pracuje, podczas gdy jest to dzieło 
innego ducha (EW 55, 56).*  

W wielu przebudzeniach, które miały miejsce w ciągu ostatniego 
półwiecza, te same wpływy działały w mniejszym lub większym 
stopniu (...) Emocjonalne podniecenie, mieszanie prawdy z fałszem, 
które jest dobrze przystosowane do zwodzenia. (CC 464).*  

Przez całą Konferencję Biblijną w 1952 roku nie było żadnej 
świadomości niebezpieczeństwa związanego z tą fałszywą ewangelią 
ortodoksyjnego ,,powszechnego duszpasterstwa”.  

(6) W latach sześćdziesiątych ochoczo przyjęliśmy idee i metody z 
Campus Crusade for Christ, wysyłając kaznodziejów do ich siedziby, 
aby uczyli się od nich, jak przedstawiać ,,sprawiedliwość przez wiarę”. 
Świadczy o tym szerokie znaczenie, jakie przywiązuje się do ich 
Czterech Praw Duchowych i podobnych substytutów, które sami od 
czasu do czasu przygotowywaliśmy. Niektórzy z naszych ludzi bardzo 
blisko współpracowali z grupą Campus Crusade, ale ten entuzjazm 
wydawał się być ostudzony przez doniesienia że Campus Crusade 
nalegał aby wszyscy ich pracownicy podpisali się pod doktryną  
naturalnej nieśmiertelności duszy. Jest to niezbędne dla ich koncepcji 
sprawiedliwości przez wiarę.  

Cztery Duchowe Prawa Campus Crusade są na wskroś egocentryczne. 
,,Sprawiedliwość przez wiarę”, którą prezentują, nie jest równoległa ani 
zgodna z dziełem, które Chrystus wykonuje w Najświętszym Miejscu. 
Ci, którzy ich używali i przypuszczali, że dokonali z nimi wiele 



95 
 

dobrego, nie zdawali sobie sprawy, że ten rodzaj ,,sprawiedliwości 
przez wiarę” jest tak daleki od prawdziwego nauczania Nowego 
Testamentu, jak niedziela jest daleka od zachowywania Szabatu.  

(7). W ostatniej dekadzie (latach siedemdziesiątych) skwapliwie 
zwróciliśmy się ku przesłaniu i metodom słynnych ekspertów i 
zwolenników ,,rozwoju kościoła”, mając nadzieję znaleźć tam zasady 
,,eksplozji ewangelizacji”, które sprawdzą się u nas tak jak u nich. 
Podobnie jak we wszystkich poprzednich ruchach przez dziesięciolecia, 
koncepcja miłości (a co za tym idzie koncepcja wiary) jest na wskroś 
egocentryczna. Staramy się jednak uprawomocnić te koncepcje, 
szukając dla nich wsparcia Ducha Proroctwa. Implikacja jest bardzo 
jasna: Bóg dał powszechnemu duszpasterstwu ,,złoto wypróbowane w 
ogniu”, a my mamy iść ,,kupić” je od nich. Powierzył im tajemnicę 
dokończenia dzieła. Zamieszanie sięga historii po 1888 roku.  

W ten sposób, podobnie jak Izrael w dawnych czasach, przez wiele 
dziesięcioleci błąkaliśmy się po swego rodzaju duchowej pustyni, nie 
rozumiejąc przesłania, które Pan nam zesłał. Przez ,,nasze” 
niepowodzenie w przyjęciu poselstwa z 1888 r. takim, jakim było 
naprawdę, czytaliśmy Ducha Proroctwa z ,,zasłoną” na naszych 
oczach, tą samą, którą mieli Żydzi (por. 2Kor 3:15). Jest to ta sama 
,,zasłona”, która wisiała nad oczami braci uczestniczących w 
konferencji w 1888 roku, do których służebnica Pana mówiła: 
,,Rozmawiałam i błagałam was, ale wydaje się, że to nie ma dla was 
żadnego znaczenia” (MS. 9, 1888).* Towarzyszyła im żywa obecność 
proroka i nie miało to dla nich żadnego znaczenia. Mamy ze sobą jej 
książki. Ale i one nie zrobiły żadnej różnicy, ponieważ nieświadomie 
przyjęliśmy idee ,,powszechnego duszpasterstwa” o sprawiedliwości 
przez wiarę zamiast prawdy. W rzeczywistości całkiem oficjalnie nie 
widzimy żadnej różnicy między ich doktryną w tym względzie a tą, 
którą Bóg ma dla nas (por. Movement of Destiny , s. 255-258, 319-321, 
616-628).*  



96 
 

Tak bardzo nie zdawaliśmy sobie sprawy i nie docenialiśmy 
wyjątkowości naszego przesłania o sprawiedliwości przez wiarę, że 
oddaliliśmy się od naszych stanowisk w sprawie „ostatków kościoła” 
oraz głoszenia „ewangelii wiecznej” jako czegoś zdecydowanie i 
wyraźnie wyjątkowego. Teraz mówimy, że niektóre popularne kościoły 
i organizacje ewangeliczne, które święcą niedzielę i utrzymują 
naturalną nieśmiertelność duszy, te ,,trujące napoje Babilonu” (Ev. 
247) są częścią prawdziwej reszty kościoła i głoszą wieczną ewangelię 
światu. Implikacja jest jasna, że ,,wieczna ewangelia” z orędzi trzech 
aniołów została powierzona przez niebo ,,wielu kościołom 
ewangelicznym”, których ,,cały nowy zapał misyjny” znacznie opóźnił 
upadek Babilonu, który rozpoczął się na początku XIX wieku (por. 
Mission Possible, Gottfried Oosterwal, str. 32-39).* Trzeba zadać sobie 
bardzo poważne pytanie: czy ten ,,zupełnie nowy zapał misyjny” jest 
rzeczywiście autentycznym głoszeniem ,,wiecznej Ewangelii” ,,w 
prawdzie?” A może jesteśmy zaślepieni przez ,,anioła światłości” i jego 
,,fałszywe reformy?” 

W jaki sposób ci, którzy trzymają się ,,trujących napojów Babilonu”, 
naturalnej nieśmiertelności duszy i świętości niedzieli, i którzy nie 
rozumieją Zadośćuczynienia, mogą jasno głosić światu ,,wieczną 
ewangelię” Prawdą jest, że wielka masa ludu Bożego znajduje się w 
popularnych kościołach i jest szczera. Musimy ich szanować i 
prawdziwie ,,współpracować” z nimi w każdym dobrym dziele. Ale czy 
nasza „misja” nie jest w gruncie rzeczy jedynie powtarzaniem tego 
samego głosu, głoszącym w zasadzie tę samą ewangelię? Czy nie ma 
wyraźnego przesłania, które nakazywałoby wezwać lud Boży 
,,wyjdźcie?”  

Nie jest tu powiedziane, aby być krytycznym lub pozbawionym 
szacunku dla braci z ostatnich dziewięćdziesięciu lat i tych, którzy 
szczerze wierzą, że ,,powszechne duszpasterstwo” rozumie tę samą 



97 
 

prawdę o ,,sprawiedliwości przez wiarę”, którą Pan nam dał w 1888 
roku. Nic tu nie jest powiedziane w duchu szukania winy. Po prostu 
patrzymy na poselstwo laodycejskie i pytamy, jak to możliwe, jak może 
być prawdą że rzeczywiście musimy kupować od naszego Pana ,,złoto 
wypróbowane w ogniu”.  

Orędzie z 1888 r. stanowiło autentyczne odrodzenie pierwotnej 
nowotestamentowej idei agape i jej uzupełniającej odpowiedzi — 
wiary. W ten sposób jego koncepcja usprawiedliwienia przez wiarę była 
wyjątkowa i odmienna od koncepcji ,,powszechnego duszpasterstwa”. 
Uwolnione w końcu od zamętu egocentrycznej idei naturalnej 
nieśmiertelności duszy, orędzie z 1888 r. było w stanie jaśniej 
sformułować idee apostolskie. Z wyjątkiem Lutra, który tylko 
częściowo osiągnął ten cel, prawie na próżno szuka się w historii 
innego podobnego przełomu. Większość reformatorów od XVI do 
XVIII wieku była nadal przywiązana do pogańsko-papieskiej idei, która 
miała swoje korzenie w hellenizmie, na przykład Kalwin i Wesley. 
Szukali przełomu, ale nigdy tak naprawdę go nie znaleźli.   

Czy nie nadszedł czas, aby to zamieszanie dotyczące miłości i wiary 
zostało rozwiązane w kościele ostatków? Istnieje coś takiego jak 
sumienie Adwentystów Dnia Siódmego. Czy to sumienie rozpoznaje 
potrzebę, o której nasz Prawdziwy Świadek mówi, że jest naszą?  

Jeśli to, co rozumiemy i głosimy od roku 1926 lub dłużej, jest ,,tą samą 
prawdą”, co ,,początek” Późnego Deszczu i Głośnego Krzyku z 1888 
roku, to czy ktoś mógłby nam powiedzieć, dlaczego dzieło to nie 
zostało jeszcze ukończone, a ziemia nie została oświecona chwałą 
czwartego anioła?  



98 
 

 Boskie środki zaradcze: ,,biała szata” i ,,maść do oczu”  

„ (…) I białe szaty, abyś się ubrał” określono jako „nieskazitelny 
charakter uczyniony czystym we krwi ich drogiego Odkupiciela” (3T 
254),*„sprawiedliwość Chrystusa” (5T 233)* lub „szata 
sprawiedliwości Chrystusa” (ML 311).* Ellen White często odnosiła to 
do poselstwa z 1888 roku o „sprawiedliwości Chrystusa”. Sam Jan 
mówi, że jest to „sprawiedliwość świętych” (Ap 19:8), oczywiście nie 
ich własna, ponieważ jej nie mają, lecz Chrystusowa, ostatecznie im 
udzielona, a nie jedynie przypisana w sensie ściśle i wyłącznie 
prawnym.  

Gdyby nie było „przedstawienia sprawiedliwości Chrystusa w relacji do 
prawa, tak jak doktor [Waggoner] postawił ją przed nami [w 1888 
roku]” (por. Ms. 15, 1888),* to duszpasterstwo i Kościół Adwentystów 
Dnia Siódmego byliby żenująco „nadzy”. Głosiliśmy prawo, aż 
staliśmy się „jak wyschnięte wzgórza Gilboa”. Na scenie, na widoku 
wszechświata Bożego, zakładaliśmy, że głosimy światu „wieczną 
ewangelię”, gdy sami nie rozumieliśmy nawet „prawdziwego poselstwa 
trzeciego anioła”. Poselstwo z 1888 roku miało nadać „poselstwu 
adwentowemu” cenną treść, a Kościołowi — cenne doświadczenie, 
które rzeczywiście usunęłoby powód do „wstydu”.  

Czy nasza nagość została w tamtym czasie okryta? A może wciąż 
jesteśmy nadzy? Czy „sprawiedliwość Chrystusa” jest dla nas dziś 
pojęciem mającym realne znaczenie? Czy jest to tylko frazes, słowa 
zakrywające pustkę? Czy Jego „oblubienica (…) przygotowała się?” 
Czy zna Chrystusa tak dobrze, że jest wreszcie zdolna być Jego 
towarzyszką? Jeśli nie, to nie jest jeszcze ,,ubrana”. 

Czy jej znajomość Jego sprawiedliwości jest równie powierzchowna, 
jak „siedmiu kobiet”, które chwytają Go i pragną być nazwane Jego 
imieniem, a które nigdy nie mogą stać się Jego prawdziwą Oblubienicą 



99 
 

(por. Iz 4:1-4)? Chrystus nie był jedynie pustym hasłem dla posłańców 
z 1888 roku. „Nie powtarzali bezrefleksyjnie Jego imienia ani nie 
okraszali swoich poselstw teatralnymi, emocjonalnymi wystąpieniami 
mającymi na celu wywołanie wrażenia”. Mieli wyraźny, obiektywny 
obraz Chrystusa, który dało się przekazać w kategoriach prawdy 
doktrynalnej. Dostrzegli coś, czego najwyraźniej żaden z ich 
współczesnych braci nigdy nie widział. Jest to wyraźnie widoczne w 
wypowiedziach Ellen White: 

Widzę piękno prawdy w przedstawieniu sprawiedliwości Chrystusa w 
odniesieniu do prawa, tak jak doktor [Waggoner] przedstawił ją nam. 
Mówicie, wielu z was, że jest to światło i prawda. A jednak wcześniej 
nie przedstawialiście jej w tym świetle (…). Gdyby nasi usługujący 
bracia przyjęli doktrynę, która została przedstawiona tak jasno — 
sprawiedliwość Chrystusa w związku z prawem — a wiem, że muszą ją 
przyjąć, ich uprzedzenia nie miałyby władzy decydującej, a lud zostałby 
nakarmiony swoją porcją mięsa we właściwym czasie. (MS 15. 1888, 
Olson, Through Crisis to Victory, s. 295).* 

Gdy brat Waggoner przedstawił te idee w Minneapolis, było to 
pierwsze jasne nauczanie na ten temat, jakie słyszałam z ust 
jakiegokolwiek człowieka, z wyjątkiem rozmów między mną a moim 
mężem. (MS 5, 1889).* 

Wyjątkowe poselstwo, które ci bracia przynieśli w tym czasie, 
otrzymało specjalną nazwę — „doktryna (…) sprawiedliwości 
Chrystusa w związku z prawem”. Było to uznanie, że sprawiedliwość 
Chrystusa była sprawiedliwością prawdziwej boskiej istoty ludzkiej, 
która „potępiła grzech w ciele”, będąc posłanym „w podobieństwie 
grzesznego ciała” (Rz 8:3). Był to punkt centralny ich przesłania, jego 
dominujący temat, nadający mu praktyczny charakter. Bez tej „wielkiej 
idei” ich przesłanie byłoby bez mocy. Charakter, który Chrystus 



100 
 

rozwinął, możemy również rozwinąć, jeśli tylko mamy Jego wiarę. 
Innymi słowy, sprawiedliwość jest przez wiarę! 

Obaj posłańcy wyraźnie zaprzeczyli, że Chrystus przyszedł w naturze 
Adama przed upadkiem (por. Waggoner, Christ and His Righteousness, 
s. 26-30; Jones, The Consecrated Way, s. 21-44 wraz z General 
Conference Bulletin, 1895, s. 232-234, 265-270).* Wyraźnie stwierdzili, 
że „przyjął” naturę człowieka po upadku i w sposób najbardziej 
jednoznaczny i stanowczy potwierdzili pogląd o Chrystusie całkowicie 
odmienny od tego, który jest zwykle i powszechnie głoszony dzisiaj. 
(Oczywiście zdarzają się tu i ówdzie pewne wyjątki, a w ostatnich 
latach niektóre publikacje zaczęły przedstawiać pogląd z 1888 roku na 
sprawiedliwość Chrystusa). Jeśli nasz obecny popularny pogląd na 
„sprawiedliwość Chrystusa” jest prawdziwy, to zasadnicze sedno 
przesłania Jonesa i Waggonera było zdecydowanie błędne, a Ellen 
White popełniła błąd, popierając je tak, jak to uczyniła. 

Podejmowane są usilne wysiłki, aby zgromadzić wypowiedzi Ellen 
White, które wydają się potwierdzać, że sprzeciwiała się poglądowi 
Jonesa i Waggonera. Są one stawiane w kontrze do licznych 
wypowiedzi, które wspierają pogląd Jonesa i Waggonera. W efekcie 
powstaje zamieszanie. Do dziś wydaje się, że nie pojawił się żaden 
teolog, który byłby w stanie pogodzić pozornie sprzeczny charakter 
tych dwóch zestawów wypowiedzi. Gdziekolwiek omawia się ten 
temat, jeden zestaw wypowiedzi nieuchronnie jest używany, aby 
unieważnić drugi. Ale Ellen White byłaby fałszywym posłańcem, gdyby 
tak zaprzeczała sama sobie! 

Żaden z nas nie będzie w stanie zrozumieć tych pozornie nie do 
pogodzenia wypowiedzi, dopóki nie przeanalizujemy ich w ich 
prawdziwym kontekście, czyli w poselstwie z 1888 roku przyniesionym 
przez Jonesa i Waggonera. „Przychodzą do mnie listy, twierdzące, że 
Chrystus nie mógł mieć tej samej natury co człowiek, bo gdyby tak 



101 
 

było, uległby podobnym pokusom” (Morning Talk, 29 stycznia 1890, 
R&H, 18 lutego 1890; 1 SM 408).* Jest oczywiste, że listy te zawierały 
krytykę z terenu w odniesieniu do przedstawienia przez Jonesa i 
Waggonera „poselstwa o sprawiedliwości Chrystusa”. Jak możemy 
zrozumieć jej komentarze na temat tych listów, jeśli nie pojmiemy 
spornego przesłania? Chociaż listy prawdopodobnie są niedostępne, w 
archiwach wciąż mamy dostęp do rzeczy najważniejszej — tego, co 
Ellen White poparła jako „początek” Późnego Deszczu i Głośnego 
Krzyku. 

Można się zastanawiać, czy to pokolenie kiedykolwiek widziało tak 
potężne przedstawienia „sprawiedliwości Chrystusa w odniesieniu do 
prawa” jak w Bulletin z 1895* roku i w The Consecrated Way* Jonesa. 
Nigdy Księga Psalmów nie została tak ukazana jako najbardziej 
Chrystusocentryczna księga Pisma Świętego, jak w tych badaniach. 
Gdyby nie niezobowiązująca postawa i sprzeciw dużej części naszych 
braci w latach 90. XIX wieku, „objawienie sprawiedliwości Chrystusa” 
w tych przesłaniach dokonałoby cudu w tamtych czasach, a Kościół 
zostałby przyodziany w „białe szaty”, wychodząc, by głosić Głośny 
Krzyk światu. Chrystus zostałby usprawiedliwiony wśród swojego ludu, 
gdyby oni w swoim grzesznym ciele ukazali wierne odbicie tego, co On 
ukazał w „podobieństwie grzesznego ciała”, gdy był na ziemi. Widząc 
Jezusa wyraźnie objawionego, otrzymaliby „wiarę Jezusa”. Chrystus i 
Jego sprawiedliwość nie zostały jeszcze wyraźnie widoczne. 

Inny pogląd zastąpił poselstwo z 1888 roku o sprawiedliwości 
Chrystusa: Chrystus musiał przyjąć bezgrzeszną naturę Adama przed 
Upadkiem, a zatem nie jest możliwe, aby Jego doskonały charakter 
został objawiony w naszym grzesznym ciele. Pogląd ten jest w praktyce 
identyczny z tym, który wyznają ci, którzy obchodzą niedzielę i wierzą 
w naturalną nieśmiertelność duszy. Żaden z „popularnych 
kaznodziejów” nie ma jasnego pojęcia o „sprawiedliwości Chrystusa”, 



102 
 

choć można dostrzec szczery wysiłek, aby ją pojąć, u takich autorów 
jak Reinhold Niebuhr, C.S. Lewis i niektórzy inni. Jednak żadna 
wspólnota ani ruch nie podziela wyjątkowego poglądu, który Bóg dał 
Adwentystom Dnia Siódmego w 1888 roku. Wciąż mamy czyste pole! 

 „Jakie to ma znaczenie?” — to pytanie zadaje wielu. Tylko 
legalistyczne nastawienie mogłoby zadać takie pytanie. Pojęcie 
„sprawiedliwości Chrystusa” jest bez znaczenia dla tych, których 
motywuje egocentryczna troska, za wyjątkiem legalistycznego, 
sądowego manewru, który ma na celu ukrycie naszej ciągłej 
nieprawości. Nacisk na legalnie „przypisaną sprawiedliwość” stał się 
tak duży, że dla przeciętnego chrześcijanina nie pozostaje żadna 
przewidywalna możliwość, by kiedykolwiek naprawdę stał się podobny 
do Chrystusa w charakterze. 

Takie koncepcje sprawiają, że rzeczywiste przygotowanie do przyjścia 
Chrystusa i przemienienie wydaje się być doświadczeniem tak 
wizjonerskim i odległym, że należy je umieścić w następnym stuleciu 
lub później.  

Poniższy cytat jest często wykorzystywany, aby wesprzeć mocny nacisk 
na legalnie przypisaną sprawiedliwość. Pierwsze zdanie jest 
podkreślane, a kontekst pomijany. Zwróćmy uważnie uwagę, że to 
stwierdzenie nie jest pośrednią naganą dla posłańców z 1888 roku — 
Ellen White stanowczo popierała ich przesłanie w tym czasie. Odnosi 
się ona do fałszywego nauczania „powszechnego duchowieństwa” o 
„sprawiedliwości przez wiarę” oraz do jej prawdziwego nacisku na  
udzieloną sprawiedliwość: 

Gdy w sercu jest gotowość do posłuszeństwa Bogu, gdy podejmowane 
są wysiłki w tym celu, Jezus przyjmuje tę postawę i wysiłek jako 
najlepszą służbę człowieka, a brak uzupełnia swoimi własnymi boskimi 
zasługami. Lecz nie przyjmie tych, którzy twierdzą, że mają wiarę w 
Niego, a mimo to są nielojalni wobec przykazania Jego Ojca. Słyszymy 



103 
 

wiele o wierze, ale musimy słyszeć znacznie więcej o uczynkach. Wielu 
oszukuje swoje własne dusze, prowadząc łatwe, ugodowe, pozbawione 
krzyża życie religijne. Ale Jezus mówi: „Jeśli kto chce pójść za Mną, 
niech się zaprze samego siebie, weźmie swój krzyż i idzie za Mną”. 
(ST, 16 czerwca 1890; 1 SM 382).* 

Ale jest to powszechnie interpretowane jako ,,jeśli mówisz, że kochasz 
Pana, to ,, wystarczy mieć w sercu posłuszeństwo Bogu, więc po prostu 
spróbuj choć trochę być dobrym. Nie jesteś w stanie zachowywać 
przykazań, a Pan o tym wie, więc będzie usatysfakcjonowany i 
,,uzupełni” to wszystko swoją własną boską zasługą”. 

Weźmy na przykład problemy związane z seksem. Podczas gdy 
rozwiązłość, niewierność i rozwody robią przerażające postępy w 
Kościele, większość naszych dobrze nastawionych kaznodziejów wciąż 
utrzymuje pogląd, że Chrystus przyjął bezgrzeszną naturę Adama przed 
Upadkiem, a z tego wynika, że nie mógł w żaden sposób być kuszony 
do rozpusty ani cudzołóstwa. Adam z pewnością nie był tak kuszony! 
Oficjalny pogląd przedstawiony w Questions on Doctrine mówi, że 
Chrystus „był wolny od odziedziczonych namiętności i zanieczyszczeń, 
które deprawują naturalnych potomków Adama” (s. 383).* Jest to dość 
mylące stwierdzenie, ponieważ implikuje sprzeczność zarówno z 
Biblią, jak i Duchem Proroctwa. Autorzy mogli je sformułować jedynie 
z powodu ignorancji lub lekceważenia koncepcji ,,sprawiedliwości 
Chrystusa” z 1888 roku. 

Chrystus nie był „zwolniony” od czegokolwiek. Nie daj Boże! Jedynym 
powodem, dla którego nie zgrzeszył, było to, że wybrał, by nie 
grzeszyć, a nie z powodu jakiejkolwiek uprzywilejowanej „wolności”, 
która sprawiałaby, że pokusa byłaby dla Niego mniej kusząca niż dla 
nas. Wybrał, by nie grzeszyć, ponieważ wiedział, jak umrzeć dla siebie, 
i okazał to, umierając na krzyżu. Tak więc „potępił grzech w ciele” (Rz 
8:3), włączając grzech seksualny, do którego był kuszony „w ciele” tak 



104 
 

samo jak ktokolwiek inny. Był „we wszystkim kuszony jak my, a 
jednak bez grzechu” (Hbr 4:15). Jeśli temu zaprzeczamy, nie ma 
przesłania o sprawiedliwości Chrystusa, ponieważ Jego sprawiedliwość 
byłaby bez znaczenia poza kontekstem przyjęcia „podobieństwa 
grzesznego ciała”, które otrzymuje każdy syn i każda córka Adama. 

Ale wielu tego nie rozumie. Ignorancja tej prawdy zrywa ich więź 
zjednoczenia i współczucia z Chrystusem. Dlatego tysiące nie mają nic, 
czego mogliby się uchwycić w godzinach pokusy, a Chrystus jest 
jawnie upokarzany przez resztkę Kościoła, który nie oferuje w istotny 
sposób wyższej doskonałości moralnej niż kościoły, które trzymają się 
tych „trujących napojów Babilonu”. 

Wystarczy zmagać się z problemami, jakie napotyka się na polach 
misyjnych lub w nowoczesnym kościele miejskim, aby zdać sobie 
sprawę, że jesteśmy rozpaczliwie ,,nadzy” w tej dziedzinie 
,,sprawiedliwości”, jak mówi Nasz Prawdziwy Świadek: ,,Radzę ci, 
abyś kupił ode Mnie (…) przywdziej białe szaty, abyś był przyodziany i 
aby nie ukazała się hańba twojej nagości” (Ap 3:18). Nie mamy rady, 
aby ,,kupować” je od ,,powszechnego duszpasterstwa”, ale od Niego. W 
jaki sposób możemy ,,kupić” od Niego? Poniżej znajduje się 
wskazówka:  

Pan w swojej wielkiej miłosiernej łasce wysłał do swojego ludu 
najcenniejsze poselstwo przez starszych Waggonera i Jonesa. Poselstwo 
to miało wyraźniej przedstawić światu Wywyższonego Zbawiciela, 
ofiarę za grzechy całego świata. (…) Zapraszało ono ludzi do przyjęcia 
sprawiedliwości Chrystusa, która jest objawiana w posłuszeństwie 
wszystkim przykazaniom Bożym. Wielu straciło z oczu Jezusa (…) To 
jest poselstwo, które Bóg nakazał przekazać światu. (TM 91, 92).* 

Zwróć uwagę na źródło poselstwa: „Pan … wysłał”. W jaki inny sposób 
moglibyśmy je od Niego „nabyć”, jeśli nie przez porzucenie naszych 
fałszywych pojęć i pokorne przyjęcie „poselstwa o sprawiedliwości 



105 
 

Chrystusa”, które On wysłał do tego ludu, a które dziś nie jest 
rozumiane? 

To „anioł Kościoła” jest tak pouczany. Nie wystarczy, abyśmy stali 
biernie, zachowując neutralną postawę w czasie kryzysu. Mamy 
„nabyć” od Niego — faktycznie przyjąć. Poselstwo powinno być 
szeroko głoszone wszelkimi dostępnymi środkami: w naszych 
książkach, periodykach, czasopismach młodzieżowych, ogłaszane w 
radiu i telewizji oraz nauczane w naszych instytucjach edukacyjnych, 
jak również z naszych kazalnic Szabat po Szabacie. Samo wydanie 
kilku broszur zawierających poselstwo nie wystarczy. W dekadzie 1888 
roku posłańcy mieli możliwość głoszenia poselstwa osobiście na różne 
dostępne im sposoby. Jednak ruch zawiódł, ponieważ duchowieństwo 
jako całość nie zaangażowało się całym sercem w chwalebne głoszenie 
poselstwa. Poza Ellen White, najlepsze wsparcie, jakie dano posłańcom, 
było połowiczne. (Jeden z wybitnych historyków zauważa, że gdy 
ciemna dekada lat 90 XIX wieku przeszła w XX wiek, żaden skuteczny 
posłaniec wśród nas, oprócz Ellen White, nie głosił poselstwa. (por. 
Norval Pease, By Faith Alone, s. 164).* 

Z pewnością neutralne stanowisko w dzisiejszych czasach byłoby 
lepsze od jawnej opozycji. Ale to nie było odpowiedzią na wezwanie 
Prawdziwego Świadka. Neutralność nigdy nie zapewni zakończenia 
Bożego dzieła w tym pokoleniu. Musimy postąpić lepiej niż rząd perski 
za czasów królowej Estery, która stała neutralnie i po prostu pozwalała 
Żydom się bronić. Nie mamy złudzeń co do tego, że nasze poprzednie 
postawy są nieomylne, ponieważ Medowie i Persowie uważali swoje 
dekrety za takie, których nigdy nie można zmienić. Nadszedł czas, aby 
całym sercem poprzeć prawdę.  

Niech „poselstwo o sprawiedliwości Chrystusa” przeniknie Kościół na 
całym świecie. Niech prawda zacznie działać. I niech nasze 
współczesne środki komunikacji będą w pełni wykorzystane do 



106 
 

głoszenia tego, co Ellen White nazwała „najcenniejszym poselstwem”, 
które „Pan w swojej wielkiej miłosiernej łasce zesłał”, „dokładnie to, 
czego lud potrzebował”. 

Tylko wtedy można było uczciwie powiedzieć, że zrobiliśmy wszystko, 
co w naszej mocy, aby być posłusznym naszemu Panu, abyśmy mogli z 
ufnością oczekiwać, że On odpowie na nasze modlitwy o przebudzenie 
i reformację, przygotowując się na Późny Deszcz i Głośny Krzyk.  

Nasz Pan wypowiada kolejne zdanie, gdy proponuje trzeci środek: „I 
namaść oczy swoje maścią, abyś mógł widzieć” (Ap 3:18). 

Maść do oczu ma nam umożliwić:  

,,Wykrywać grzech pod każdym pozorem” (4T88).*  

,,Rozeznawać potrzeby czasu” (CT 42).*  

,,Odróżniać prawdę od błędu” (ML 73).*  

,,Dostrzegać i unikać podstępów szatana” (5T 233).*  

W tym kontekście nasza ślepota jest postrzegana jako inny termin 
oznaczający duchową nieświadomość. „Maść do oczu” jest tym co 
sprawi, że nieuświadomiony grzech stanie się świadomy. „Poselstwo 
Prawdziwego Świadka znajduje lud Boży w smutnym oszustwie, a 
jednak szczerym w tym oszustwie” (3T 253).* 

Jeżeli będziemy pamiętać, że podstawowym grzechem całej ludzkości 
jest uczestnictwo w ukrzyżowaniu Syna Bożego (por. Rz 3:19; DA 745; 
TM 38),* będziemy przygotowani, aby dostrzec, że uświadomienie 
sobie tego grzechu jest ukryte pod powierzchnią, z prostego powodu, że 
upadli ludzie nie przyjmują tego przekonania (ouk edokimasan, Rz 
1:28). A wśród wyznawców ludu Bożego w tych ostatnich dniach 
panuje wielkie zamieszanie co do natury i głębokości ich grzechu. „A 
nie wiesz że”. 



107 
 

Narodzony z dziewicy, Chrystus nie miał bariery nieświadomości, jaką 
my posiadamy. Nie znając winy, nie miał nic do tłumienia ani 
„schowania pod dywan”, jak my to czynimy. To, co wszyscy ludzie 
często tłumią w sobie i nie są tego świadomi, Chrystus wiedział w pełni 
świadomie. Jan mówił o tym cudzie dziedzictwa Zbawiciela naszej 
prawdziwej natury i Jego wiedzy o niej: „Jezus nie powierzył im siebie, 
ponieważ znał wszystkich ludzi i nie potrzebował, aby ktokolwiek 
świadczył o człowieku; bo wiedział, co jest w człowieku” (J 2:24-25). 

Nie możemy w pełni uświadomić sobie naszego grzechu, ponieważ 
poczucie winy mogłoby nas zabić. Lecz Bóg „uczynił Go [Chrystusa] 
grzechem za nas, którzy grzechu nie znaliśmy” (2Kor 5:21). „Pan 
położył na Nim winę nas wszystkich” (Iz 53:6). (To z pewnością jest 
przeciwieństwem „zwolnienia”!) Tak więc Jan mówił prawdę, gdy 
powiedział: „Oto Baranek Boży, który gładzi grzech świata” (J 1:29). 
Pisma mówią, że w wyjątkowym sensie Chrystus „nienawidził 
bezprawia” (Hbr 1:18). Ale nie mógłby nienawidzić bezprawia, gdyby 
go nie rozumiał. Natchniona przenikliwość Pawła zakładała dla 
Chrystusa pełną znajomość nieznanego umysłu człowieka. Tylko w ten 
sposób mógł zrozumieć i ponieść naszą nieprawość. „Maść do oczu” 
pochodzi od Chrystusa. 

Jeżeli „anioł Kościoła laodycejskiego” przyjmie od Chrystusa „maść do 
oczu” i użyje jej, pozna pełną prawdę o sobie i o Zbawicielu. Nie tylko 
zdobędzie pełną znajomość swojego grzechu, lecz także pełne, 
kompletne lub „ostateczne” przebłaganie za cały grzech, który obecnie 
jest nieznany. Poselstwo laodycejskie zakłada sukces: „Oto stoję u 
drzwi i kołaczę (…) Jeśli ktoś usłyszy mój głos i otworzy drzwi, wejdę 
do niego, będę z nim spożywał posiłek, a on ze Mną” (Werset 20). Jest 
to bliższa zażyłość z Chrystusem niż była znana przez którykolwiek z 
poprzednich sześciu kościołów. Czy służba Arcykapłana w 
Najświętszym Miejscu zapewni ten ostateczny sukces? Czy lud Boży w 



108 
 

końcu naprawdę stanie się podobny do Chrystusa w charakterze? 
Odpowiedź brzmi bezwarunkowo: „tak”. 

Teraz, gdy nasz wielki Arcykapłan dokonuje przebłagania za nas, 
powinniśmy dążyć do doskonałości w Chrystusie. Nawet myślą nie 
można by było skłonić naszego Zbawiciela do uległości wobec mocy 
pokusy. Szatan znajduje w ludzkich sercach jakiś punkt, gdzie może 
uzyskać przyczółek; jakieś grzeszne pragnienie jest pielęgnowane, za 
pomocą którego jego pokusy wywierają swoją moc. Lecz Chrystus o 
sobie samym powiedział: „(…) Książę tego świata nadchodzi, i nie ma 
we Mnie nic” (J 14:30). Szatan nie znalazł w Synu Bożym niczego, co 
pozwoliłoby mu odnieść zwycięstwo. Zachowywał przykazania Ojca, i 
nie było w Nim grzechu, którego szatan mógłby użyć na swoją 
korzyść. W takim stanie muszą znajdować się ci, którzy będą trwali w 
czasie ucisku. (GC 623, podkreślenie dodane).* 

Po raz pierwszy w historii Laodycea jako ciało zbiorowe dostrzega 
pełne wymiary Kalwarii w odniesieniu do pełnych wymiarów własnego 
grzechu. Taka wizja rzeczywiście by ich zgubiła, gdyby nie „patrzyli na 
Tego, którego przebili” (Za 12:10). Lecz wyznają i przekazują 
Chrystusowi teraz w pełni uświadomione przekonanie o grzechu i 
winie. „Ostateczne przebłaganie” rozwiązuje konflikt w głębi serca, a 
wina zostaje odwrócona i unicestwiona. Chociaż święci wciąż posiadają 
grzeszną naturę i pozostają pokorni oraz skruszeni, grzeszenie dobiega 
końca. 

Wreszcie Baranek znajduje „oblubienicę”, która potrafi Go docenić. 
Jego doświadczenie Kalwarii było pełnym wypiciem gorzkiego kielicha 
naszej ludzkiej winy. Teraz Jego Oblubienica zrozumiała i doceniła to, 
co On uczynił. Nic więcej nie jest wymagane. To wreszcie jest „wiara”, 
a jej rezultatem jest „sprawiedliwość” w harmonii z oczyszczeniem 
świątyni. Czyż nie jest to ostateczny cel poselstwa laodycejskiego? 



109 
 

Epilog: Pieśń nad Pieśniami i orędzie laodycejskie  

W orędziu z Laodycei kryje się ukryta historia miłosna, którą niewielu z 
tego pokolenia zdaje się kiedykolwiek dostrzegać. Ale myślący i pełni 
szacunku badacze Pisma Świętego widzieli to od wieków. W jakiś 
sposób umknęło to naszym pionierom i od tamtej pory nasze oczy są 
zbyt ,,zaślepione” by to dostrzec.  

Grecki tekst Objawienia 3:20 brzmi mniej więcej tak: 

Oto stoję u drzwi i pukam, pukam. Jeśli ktoś usłyszy mój głos i 
otworzy drzwi, wejdę do niego i będę miał z nim bliską, intymną 
relację. 

Jest to wyraźne nawiązanie do historii w „Pieśni nad Pieśniami” 
Salomona, księdze, która wzbudzała więcej zakłopotania niż 
przemyślanego zrozumienia. Sformułowania, których używa Chrystus, 
są bezpośrednim, dokładnym cytatem z Septuaginty, epi ten thuran, 
„przy drzwiach”, jak to znajduje się w Pieśni nad Pieśniami 5:2: „Śpię, 
ale serce moje czuwa; oto głos mego Umiłowanego który puka do drzwi 
(…)” Wyrażenie „przy drzwiach” nie występuje w hebrajskim Starym 
Testamencie dla tego fragmentu. Redaktorzy Seventh-day Adventist 
Bible Commentary najwyraźniej nie sprawdzili Septuaginty, której 
wczesny Kościół swobodnie używał, ponieważ twierdzą: „Pieśń nad 
Pieśniami nie jest nigdzie cytowana w Nowym Testamencie” (t. 3, s. 
1111).* Tymczasem jest, tutaj w naszym poselstwie laodycejskim przez 
samego Pana! Nasz Pan odniósł się także do niej w J 7:38, mówiąc: 
„Kto wierzy we Mnie, jak powiedziało Pismo, (…)” odnosząc się do 
Pieśni nad Pieśniami 4:12-16, jedynego wersetu Starego Testamentu, do 
którego mógł się odnieść. Tak więc Chrystus kładzie Swoją pieczęć 
aprobaty na tej księdze i stwierdza, że jej Bohaterem jest On sam. 



110 
 

Bohaterką musi być zatem sama Laodycea. I tak jest. Jej historia jest w 
niej jasno zarysowana. To w historii roku 1888 nasz Pan „pukał” jako 
Boski Kochanek, poszukując wejścia do drzwi swojej przyszłej 
Oblubienicy. Bezpośredni cytat Jezusa z Septuaginty jest natchnionym 
komentarzem, który mówi: „Poselstwo laodycejskie musi być 
rozumiane w świetle Pieśni nad Pieśniami”. Jeśli Chrystus nie jest 
wszechwiedzący (mówi, że nie zna czasu swojego drugiego przyjścia 
— Mk 13:32), być może nie znał z góry wyniku apelacji z 1888 roku. 
Czy nie możemy docenić Jego boskiego pragnienia, by przyjąć swoją 
przyszłą Oblubienicę? Czy nie możemy poczuć, jak Chrystus 
„Kochanek” miał nadzieję wbrew nadziei, że ona odpowie? 

Ale Ellen White powiedziała potem: ,,Rozczarowanie Chrystusem jest 
nie do opisania” (Review and Herald, 15 grudnia 1904). Pieśń nad 
Pieśniami opowiada o tym, co się wydarzyło, lepiej niż opisują to nasi 
historycy. Przyszła Panna Młoda mówi:  

Bezowocne poszukiwania  

Spałam, lecz serce moje czuwało; 
Usłyszałam, jak mój Kochanek puka [do drzwi, LXX]: 

„Otwórz mi, siostro moja, moja umiłowana, 
moja gołębico, moja doskonała! 

Bo głowa moja jest zwilżona rosą, 
a włosy moje wilgocią nocy”. 

„Zdjęłam swój płaszcz, czyż mam go znowu założyć? 
Umyłam stopy, czyż mam je pobrudzić?” 

„Mój Kochanek włożył rękę przez otwór; serce moje zadrżało w środku 
mnie, 

i zemdlałam, gdy przemówił. 
Wstałam, aby otworzyć mojemu Kochankowi — 



111 
 

lecz mój Kochanek odszedł, zniknął. 
Szukając Go, nie znalazłam; 

wołając do Niego, nie odpowiedział mi.” 
(Pieśń nad Pieśniami 5:2-6, New American Bible)* 

Reszta rozdziału dość dobrze opisuje nasze dziesięciolecia historii, 
które od tamtej pory przetaczają się nieubłaganie. Wszystko to jest 
znane niebiańskiemu wszechświatowi; Tylko my potknęliśmy się w 
zaślepieniu i żałosnym wstydzie, szukając Tego, którego kiedyś tak 
tragicznie odrzuciliśmy:  

„Stróże napotkali mnie, 
gdy obchodzili miasto; 

Uderzyli mnie, zranili mnie i zdjęli ze mnie mój płaszcz, strażnicy 
murów. 

Przysięgam wam, córki Jerozolimy, jeśli znajdziecie mojego Kochanka 
— 

Co mu powiecie? — 
Że mdleję z miłości” (wersety 7-8). 

Co to znaczy? „Faint with love” w znanej wersji King James oznacza 
„chory z miłości”. Słowo hebrajskie oznacza „chory, słaby, dotknięty 
chorobą”. Nie oznacza ono tego, co zwykle rozumiemy jako „miłosna 
tęsknota” — czyli bycie głęboko zakochanym. Wszystkie inne użycia 
tego słowa w Starym Testamencie oznaczają ,,dotknięty chorobą”. 

Co oznacza następny werset?  

 

 



112 
 

Uroki zaginionego kochanka 

„Czym różni się twój Kochanek od wszystkich innych, o najpiękniejsza 
wśród kobiet? 

Czym różni się twój Kochanek od wszystkich innych, że tak nas 
zaklinasz?” (werset 9). 

Czy jest coś szczególnego w Chrystusie, którego nauczymy się jeszcze 
bardziej głęboko kochać?  

Inne słowo w Septuagincie w Pieśni nad Pieśniami jest przejmujące. 
Inne kobiety poprosiły naszą bohaterkę, aby powiedziała nam, dlaczego 
jej Kochanek jest tak „inny” od innych. Ona unosi się w zachwycie nad 
Jego doskonałościami w wersetach 10-16, a następnie kończy, mówiąc: 
„Taki jest mój Kochanek i taki mój przyjaciel, o córki Jerozolimy”. 
Słowo przetłumaczone jako „przyjaciel” to plesion, które w języku 
greckim oznacza „ten, który jest blisko lub przy” (por. J 4:5). Co jest 
charakterystycznego w Chrystusie, którego mamy kochać i głosić 
światu? Ellen White mówi o poselstwie z 1888 roku: 

W Szabatowe popołudnie wiele serc zostało poruszonych, a wiele dusz 
zostało nakarmionych chlebem, który zstępuje z nieba (…) My [ona 
oraz Jones i Waggoner] odczuwaliśmy konieczność przedstawienia 
Chrystusa jako Zbawiciela, który nie jest daleko, lecz blisko. (Review 
and Herald, 5 marca 1889, podkreślenie dodane).* 

Jest to wyraźne nawiązanie do chrystologii przedstawionej przez Jonesa 
i Waggonera, która uczyniła Go „bliskim”, która prawdziwie 
przybliżyła Go jako naszego „krewniaka”, który przyszedł „w 
podobieństwie do grzesznego ciała”, „doświadczony we wszystkim jak 
my, a jednak bez grzechu”. Istnieje również powiązanie z Zachariaszem 
12:10 w Septuagincie. Czytelnik przypomni sobie czuły fragment 
opisujący bliską empatię, którą lud Boży nauczy się odczuwać wobec 
Chrystusa, gdy uświadomi sobie, że On jest Tym, „którego przebili”. 



113 
 

Wersja Króla Jakuba mówi: „Będą opłakiwać Go, jak opłakuje się 
jedynego syna”, ale Septuaginta brzmi: „Będą opłakiwać Go, jak 
opłakuje się umiłowanego”, to samo słowo, które występuje w Pieśni 
nad Pieśniami. 

Zwróćmy uwagę na to, jak Ellen White wyraźnie łączy frazeologię 
Pieśni nad Pieśniami z wynikami przesłania z 1888 roku:  

Życie chrześcijańskie, które wcześniej wydawało się im [młodzieży] 
niepożądane i niespójne, teraz ukazało się w swoim prawdziwym 
świetle, w niezwykłej symetrii i pięknie. Ten, który był dla nich jak 
korzeń wyłaniający się z wyschniętej ziemi, bez kształtu i uroku, stał się 
najważniejszym spośród dziesięciu tysięcy (Pieśń nad Pieśniami 5:10) i 
całkowicie pięknym. (Ibid., 12 lutego 1889).* 

To rzeczywiście historia miłosna — najbardziej wzruszająca, jaka 
kiedykolwiek została spisana. Przenika ją ta sama nadzieja ostatecznego 
pojednania i ponownego zjednoczenia, co poselstwo laodycejskie. 

Taka nadzieja jest warta tego, by za nią umrzeć i dla której warto żyć. 
To, czy nasze biedne dusze zostaną w końcu zbawione i czy dostaniemy 
się do nieba, aby pławić się w naszych nagrodach – to wcale nie jest 
ważne. Ważne jest to, że głęboko rozczarowany Kochanek i Przyszły 
Oblubieniec otrzymuje swoją nagrodę, że w końcu otrzymuje jako 
Swoją Oblubienicę Kościół, który jest zdolny do prawdziwego 
docenienia Go w sercu.  

 



114 
 

Dodatek: Częściowa kompilacja wypowiedzi Ellen White 
na temat nieświadomego grzechu  

Grzech jest w nas, zanim zostanie objawiony świadomości. Pan stawia 
nas na różnych pozycjach, aby nas rozwijać. Jeżeli mamy wady 
charakteru, których nie jesteśmy świadomi, to On daje nam dyscyplinę, 
która pozwoli nam poznać te wady, abyśmy mogli je przezwyciężyć. To 
Jego opatrzność stawia nas w różnych okolicznościach. Na każdym 
nowym stanowisku spotykamy się z inną klasą pokus. Ileż to razy, 
kiedy znajdujemy się w jakiejś trudnej sytuacji, myślimy: ,,To jest 
wspaniały błąd. Jakże żałuję, że nie zostałem tam, gdzie byłem 
wcześniej”. Ale dlaczego tak się dzieje, że nie jesteś zadowolony? 
Dzieje się tak dlatego, że okoliczności posłużyły do zwrócenia uwagi na 
nowe wady twego charakteru; Lecz nic nie jest objawione, tylko to, co 
było w was. (R&H, 6 sierpnia 1889).*  

Samooszukiwanie czai się Komnacie Umysłu. Prawo Boże jest 
sprawdzianem naszych czynów. Jego oko widzi każdy czyn, 
przeszukuje każdą komnatę umysłu, wykrywając wszelkie czające 
samooszukiwanie się i wszelką hipokryzję. Wszystkie rzeczy są nagie i 
otwarte na wzrok Tego, z którym mamy do czynienia. (List 46, 1906; 
That I May Know Him, s. 290).*  

Problem Piotra z nieświadomym grzechem jest również naszym. 
Dzieło odnowy nigdy nie będzie gruntowne, jeśli nie dotrze się do 
korzeni zła. Raz po raz pędy były przycinane, podczas gdy korzeń 
goryczy wyrastał, aby wyrósł i zbezcześcił wielu; Trzeba jednak dotrzeć 
do samej głębi ukrytego zła, osądzić zmysły moralne i to na nowo 
osądzone w świetle Bożej obecności. Codzienne życie będzie 
świadczyło o tym, czy praca jest autentyczna, czy nie. Kiedy za trzecim 
razem Chrystus powiedział do Piotra: ,,Miłujesz mnie?”, sonda dotarła 



115 
 

do centrum duszy. Samoosądzony Piotr upadł na Skałę (YI, 22 grudnia 
1898: 5 p.n.e. 1152).*  

Orędzie laodycejskie i nieświadomy grzech. Orędzie laodycejskie musi 
być głoszone z mocą, bo teraz jest ono szczególnie aktualne. Nie 
dostrzegać własnej ułomności oznacza nie dostrzegać piękna charakteru 
Chrystusa. Kiedy w pełni uświadomimy sobie naszą grzeszność, 
docenimy Chrystusa (…) Nie widzieć wyraźnego kontrastu między 
Chrystusem a nami samymi, to nie znać samych siebie. Ten, kto nie 
brzydzi się sobą, nie może zrozumieć sensu odkupienia (…) Jest wielu, 
którzy nie widzą siebie w świetle prawa Bożego. Nie brzydzą się 
samolubstwem; dlatego są samolubni. (R&H, 25 września 1900).*  

Nieświadome skłonności do zła są problemem Laodycei. Orędzie do 
kościoła w Laodycei objawia naszą kondycję jako ludu. Szatan stara się 
z całą swoją subtelnością zepsuć umysł i serce. O, jakże skutecznie 
udaje mu się prowadzić mężczyzn i kobiety do odejścia od prostoty 
Ewangelii Chrystusa! Pod jego wpływem pobudzają się dziedziczne i 
kultywowane skłonności do zła. Duchowni i członkowie kościoła są w 
niebezpieczeństwie pozwolenia sobie na objęcie tronu (…) Gdyby 
zobaczyli swoje ułomne, zniekształcone charaktery, tak jak są one 
dokładnie odbite w zwierciadle Słowa Bożego, byliby tak przerażeni, że 
upadliby na twarze przed Bogiem w skrusze duszy i zerwaliby 
łachmany swojej własnej sprawiedliwości. (R&H 15 grudnia 1904).*  

Kiedy nieświadomy grzech staje się świadomy zbyt późno. Ci, którzy 
siedzieli po lewej ręce Chrystusa, ci, którzy Go zaniedbywali w osobie 
ubogich i cierpiących, byli nieświadomi swojej winy. Szatan ich oślepił; 
Nie zdawali sobie sprawy z tego, co są winni swoim braciom. Byli 
pochłonięci sobą i nie troszczyli się o potrzeby innych. (DA 639).*  

Moralny mechanizm serca jest ukryty. Ludziom, których Bóg 
przeznaczył do zajmowania odpowiedzialnych stanowisk, w 
miłosierdziu odsłania ich ukryte wady, aby mogli spojrzeć w głąb siebie 



116 
 

i krytycznie zbadać skomplikowane emocje i ćwiczenia swoich 
własnych serc i wykryć to, co jest złe. Bóg pragnie, aby Jego słudzy 
poznali moralny mechanizm swoich własnych serc. (4T 85).*  

Nieświadomy grzech w pełni świadomy na końcu. Wizja Zachariasza o 
Jozuem i aniele odnosi się ze szczególną mocą do doświadczeń ludu 
Bożego na zakończenie wielkiego dnia pojednania. Tak jak Jozue błagał 
Anioła, tak reszta kościoła ze skruszonym sercem i gorliwą wiarą 
będzie błagać o przebaczenie i wyzwolenie przez Jezusa, swojego 
Orędownika. Są w pełni świadomi grzeszności swojego życia, widzą 
swoją słabość i niegodność... (5T 472, 473).*  

Sanktuarium służy jako rodzaj usuwania nieświadomego grzechu z 
umysłu człowieka. Krew Chrystusa, chociaż miała uwolnić 
pokutującego grzesznika od potępienia zakonu, nie miała zmyć 
grzechu; miała ona pozostać zapisana w świątyni aż do ostatecznego 
pojednania; tak samo w typie krew ofiary za grzech usuwała grzech od 
skruszonego, ale spoczywała w świątyni aż do Dnia Pojednania. W 
wielkim dniu ostatecznego orzeczenia, (…) Grzechy wszystkich 
prawdziwie skruszonych zostaną wymazane z ksiąg niebieskich. W ten 
sposób świątynia zostanie uwolniona, czyli oczyszczona, z zapisu 
grzechu. W typie to wielkie dzieło pojednania, czyli wymazania 
grzechów, było przedstawione przez obrzędy Dnia Pojednania (…) Tak 
jak w ostatecznym pojednaniu grzechy prawdziwie pokutujących mają 
być wymazane z zapisów niebieskich, nie będą już więcej pamiętane 
ani nie będą przywoływane w umyśle, tak w typie zostały one zabrane 
na pustynię, na zawsze oddzielone od zgromadzenia. (S. 357, 358).*  

Szatan usiłował wzbudzić w [Jakubie] poczucie winy, aby go zniechęcić 
i zerwać jego więź z Bogiem (…) Niebiański Posłaniec, aby wystawić 
jego wiarę na próbę, również przypomniał mu o jego grzechu i 
próbował od niego odejść (…) Tak samo w czasie ucisku, gdyby lud 
Boży miał niewyznane grzechy, które miałyby się pojawić w chwili, 



117 
 

gdy będą dręczeni strachem i udręką, zostaliby przytłoczeni: rozpacz 
odcięłaby im wiarę i nie mogliby mieć pewności, by wstawiać się u 
Boga o wybawienie. Ale jeśli mają głębokie poczucie swojej 
niegodności, nie będą mieli żadnych ukrytych win do ujawnienia. Ich 
grzechy zostaną zmazane przez ofiarną krew Chrystusa i nie będą 
mogli ich sobie przypomnieć. (PP 201, 202).* 

Nieznane rozdziały w odniesieniu do nas samych. Gorycz smutku i 
upokorzenia jest lepsza niż pobłażanie grzechowi. Przez utrapienie Bóg 
objawia nam plamy plagi w naszych charakterach, abyśmy dzięki Jego 
łasce mogli przezwyciężyć nasze wady. Otwierają się przed nami 
nieznane rozdziały dotyczące nas samych i przychodzi próba, czy 
przyjmiemy naganę i radę Bożą. (DA 301).*  

Ukrzyżowanie Chrystusa jest nieświadomym grzechem człowieka. W 
dniu Sądu Ostatecznego każda zagubiona dusza zrozumie naturę 
swojego własnego odrzucenia prawdy. Krzyż zostanie przedstawiony, a 
jego rzeczywiste znaczenie będzie dostrzeżone przez każdy umysł, 
który został zaślepiony przez przestępstwo. W obliczu wizji Kalwarii z 
jej tajemniczą Ofiarą, grzesznicy staną potępieni. Każda kłamliwa 
wymówka zostanie zmieciona z powierzchni ziemi. Odstępstwo ludzkie 
objawi się w swoim haniebnym charakterze. Ludzie zobaczą, jaki był 
ich wybór (…) Gdy myśli wszystkich serc zostaną ujawnione, zarówno 
lojalni, jak i buntownicy zjednoczą się w oznajmieniu: ,,Sprawiedliwe i 
prawdziwe są drogi Twoje, Królu świętych”. (DA 58).*  

Jak działał nieświadomy umysł podczas ukrzyżowania Chrystusa. 
Wierzący i niewierzący staną w szeregu jako świadkowie, aby 
potwierdzić prawdę, której sami nie pojmują. Wszyscy będą 
współpracować w osiąganiu celów Bożych, tak jak to czynili Annasz, 
Kajfasz, Piłat i Herod. Skazując Chrystusa na śmierć, kapłani myśleli, 
że realizują swoje własne cele, ale nieświadomie i nieumyślnie 
wypełniali cel Boży. (R&H, 12 czerwca 1900).*  



118 
 

Wyrok ujawnia ukrytą treść nieświadomego umysłu. Zapis przeszłych 
dni ujawni marność ludzkich wynalazków, dzięki którym ludzie 
usprawiedliwiali swoje zaniedbanie wobec wymagań Boga. Duch 
Święty ukaże wady i niedoskonałości charakteru, które powinny były 
zostać dostrzeżone i skorygowane (…) Nadchodzi czas, gdy życie 
wewnętrzne zostanie w pełni ujawnione. Wszyscy ujrzą, jak w 
zwierciadle, działanie ukrytych źródeł motywacji. Pan pragnie, abyście 
teraz zbadali własne życie i zobaczyli, jak wygląda wasz zapis przed 
Nim. (R&H, 10 listopada 1896)* 

Grzech jest ukryty w sercu. Serce jest skarbcem grzechu; jeśli nie 
zostanie on wypędzony, pozostaje ukryty aż do chwili sposobności — 
wtedy zostaje ujawniony i przechodzi do działania. (List H-16f, 1892).* 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



PUKANIE DO DRZWI 

Prawdopodobnie w ciągu ostatnich stu lat wygłoszono wśród nas więcej 
kazań i napisano więcej słów na temat orędzia laodycejskiego niż na 
jakikolwiek inny pojedynczy temat. Jednak z jakiegoś dziwnego 
powodu zmiana, do której wzywa poselstwo, wydaje się nigdy nie 
nastąpić. W miarę upływu dziesięcioleci wydaje się, że tragiczne 
warunki duchowe, które wymagają zmian, stały się jeszcze 
poważniejsze.  

Czy znajomy język z Księgi Objawienia 3:14-21 stał się dla nas tak 
powszechny, że stał się zblazowany? Czy chłostamy się okresowymi 
przemówieniami opartymi na tym przesłaniu, dopóki nie znudzi nam 
się masochistyczny rytuał?  

Kiedy zostanie wygłoszone ostatnie kazanie na temat orędzia 
laodycejskiego, które doprowadzi do czynu, który spełni ,,radę” 
udzieloną przez Prawdziwego Świadka?  

Ta książka nie ma być powtórką z wyświechtanych frazesów 
stosowanych w duchu szukania błędów. Spojrzymy na poselstwo 
naszego Pana z niecodziennej perspektywy – z poselstwa z 1888 roku o 
sprawiedliwości Chrystusa. Znajome słowa, które Jezus skierował do 
siódmego kościoła, mogą nabrać nowego i zaskakującego znaczenia w 
świetle naszej historii po 1888 roku. Stają się ,,teraźniejszą prawdą”. 
Ostre głosy mówią nam, że nie ma nadziei dla kościoła; jest nadzieja, 
jeśli będziemy czynić to, co mówi nasz Pan: ,,Bądźcie więc gorliwi i 
nawracajcie się”.  

 

                                          

maranathamedia-poland.com 


