
 

Czy naprawdę jest czymś dziwnym wierzyć, 
że Jezus jest rzeczywistym Synem, 

zrodzonym z Ojca? 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Jutta Deichsel 

 

 



2 
 

Tytuł oryginału w języku niemieckim: Ist es wirklich so befremdlich zu 

glauben, dass Jesus tatsächlich der vom Vater geborene Sohn ist? 

 

Wydanie pierwsze w języku polskim, styczeń 2026 

 
Copyright © 2020 Jutta Deichsel.  

Prawa autorskie dla przekładu w języku polskim © 2026 

Teksty biblijne zostały wzięte z Uwspółcześnionej Biblii Gdańskiej,  
z wyjątkiem inaczej wskazanych. 

Cytaty z publikacji Ellen White oraz pionierów adwentystycznych oznaczone (*) 
są bezpośrednio tłumaczone z przekładu wydanego w języku angielskim. 

 

 

 

 

 

 

 

Do nabycia: www.ruchadwentowy.pl 
Więcej informacji: 
fatheroflove.info 

www.ruchadwentowy.pl 
maranathamedia-poland.com 

 

 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

Czy naprawdę jest czymś dziwnym wierzyć, że Jezus 
jest rzeczywistym Synem Bożym, który został 

zrodzony z Ojca w wieczności? 

Tak, dlaczego wielu uważa to za tak niedorzeczne, że Jezus jest naprawdę 
Synem Bożym, zrodzonym i pochodzącym od Ojca? Dlaczego jest to 
nawet postrzegane jako tak wielkie wykroczenie, że na całym świecie 
dochodzi do tego, iż bracia i siostry, którzy w to wierzą, są wykluczani 
ze wspólnoty Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego? 

Każdy, kto choć trochę zna Biblię, nie będzie zaprzeczał, że Jezus jest w 
niej wyraźnie nazwany Synem Bożym, zwłaszcza w Nowym 
Testamencie. 

 Jego Ojciec identyfikuje Go jako swojego umiłowanego Syna 
zarówno podczas Jego chrztu (Mt 3:17; Mk 1:11; Łk 3:22), jak 
i podczas przemienienia na górze (Mt 17:5; Mk 9:7; 2P 1:17). 

 Jego uczniowie wyznawali, że jest Synem Bożym (np. Mt 
14:33; Mt 16:16; J 1:49; J 11:27). 

 Demony zwracały się do Niego tym tytułem (np. Mt 8:29; Mk 
3:11; Mk 5:7; Łk 4:41). 

 Rzymski setnik wyznał: „On prawdziwie był Synem Bożym” 
(Mt 27:54). 

 Szatan rzucił Mu wyzwanie podczas pokusy na pustyni: „Jeśli 
jesteś Synem Bożym, (...)” (Mt 4:3; 4:6). 

 Paweł głosił po swoim doświadczeniu w drodze do Damaszku 
„w synagogach, że Jezus jest Synem Bożym” (Dz 9:20, zob. 
także Rz 1:4; 2Kor 1:19; Gal 2:20; Hbr 4:14). 

 Wyznanie Etiopczyka na drodze do Gazy, po krótkim, ale 
intensywnym studium Pisma Świętego z apostołem Filipem, 
brzmiało: „Wierzę, że Jezus Chrystus jest Synem Bożym” (Dz 
8:37) i kwalifikowało go do chrztu przez Filipa. 



5 
 

 Sam Jezus przyznawał się do tego, że jest Synem Bożym (Łk 
22:70; J 3:16; 9:35; J 10:36; Ap 2:18). Nieustannie wyznawał, 
że Jego Bogiem jest Jego Ojciec (np. Mt 15:13; 18:35; 26:39; 
Łk 22:29; J 5:17; 8:28; 10:15.17.29 i wiele innych). 

Gdzie więc leży problem, że osoby wierzące w rzeczywiste i dosłowne 
synostwo Jezusa są nazywane zwiedzionymi, a nawet dopuszcza się lub 
popiera ich wykluczanie ze wspólnoty Kościoła Adwentystów Dnia 
Siódmego? 

Ogólnie uznaje się, że Jezus jest Synem Bożym, lecz jedynie w sensie 
metaforycznym albo symbolicznym: jako pełniący rolę syna, która ma 
pomóc nam, dzieciom ludzkim, zrozumieć plan zbawienia poprzez 
odgrywanie ról trzech boskich osób. Jednak dosłowna interpretacja 
terminu „Jednorodzony Syn Boży” jako prawdziwego i rzeczywistego 
Syna zrodzonego z Ojca jest uważana za herezję, którą należy potępiać.  

A jednak nam, ludowi adwentowemu, została dana przez naszego ojca 
wiary, Williama Millera metoda interpretacji Pisma Świętego, która w 
zasadzie numer 11 wyraźnie wymaga dosłownego rozumienia pojęć: 

Skąd wiadomo, kiedy słowo jest użyte symbolicznie? Jeśli w 
danym kontekście ma ono sens racjonalny i nie narusza 
prostych praw natury, należy je rozumieć dosłownie, w 
przeciwnym razie ma ono znaczenie symboliczne. 

Ellen White jasno podkreśla znaczenie tych zasad: 

Ci, którzy są zaangażowani w trójanielskie poselstwo, 
studiują Pismo Święte według tego samego schematu, 
który przyjął ojciec [wiary] Miller. {RH November 25, 
1884, par. 23}* 



6 
 

Wielu ludzi nie ma problemu z dosłowną interpretacją Pisma, 
chyba że odnosi się ona do określenia: „jednorodzony Syn” w stosunku 
do Boga Ojca. Bo gdyby Jezus rzeczywiście i dosłownie był Synem 
Bożym, to siłą rzeczy musiałby być młodszy od Ojca i zawdzięczałby 
swoje istnienie Ojcu. A to przecież niemożliwe, prawda? 

Dlaczego nie możemy dopuścić myśli, że Jezus Chrystus jest 
prawdziwym, zrodzonym Synem Boga, który swoje istnienie zawdzięcza 
Ojcu? Gdyż w takim razie nie mógłby być Bogiem — tak zwykle 
myślimy — jedno wyklucza drugie. Bóg ma przecież wszystko sam z 
siebie. Nic nie zostało mu dane przez kogokolwiek innego. Posiada 
wszechmoc, wszechobecność i wieczne istnienie — wszystko w sobie i 
z siebie samego. Wszystko to jest nieodłączną częścią Jego istoty i było 
tak od zawsze. Tak wyobrażamy sobie Boga, i wszystko, co nie 
odpowiada temu obrazowi, uznajemy za niższe, mniej doskonałe, 
niegodne, i nie kwalifikujące się, aby nazwać taką istotę „Bogiem” — 
przynajmniej w naszym wyobrażeniu. Dlatego za wszelką cenę staramy 
się nadać słowu „Syn” znaczenie symboliczne lub metaforyczne, albo 
uzależnione od czasu. 

Czy to możliwe, że my, ludzie, używamy niewłaściwej miary do oceny 
pojęcia „Bóg” lub „boski”? Ewidentnie widać, że ludzie na tym świecie 
czczą władzę, osiągnięcia i sukcesy. Ten, kto potrafi najszybciej biegać, 
najwyżej skakać, najlepiej grać w tenisa, strzelać najwięcej goli, zrobić 
największą karierę, zdobywać najlepsze oceny, wyglądać najpiękniej czy 
najlepiej grać na instrumentach — to właśnie tacy ludzie są w świecie 
najbardziej podziwiani i otaczani największym szacunkiem. 

Powód tego zjawiska z pewnością leży w naszej wewnętrznej 
bezwartościowości, która jest naturalnym skutkiem grzechu i naszego 
oddzielenia od Boga. Dlatego podziwiamy osiągnięcia i sukcesy — 
wszystko, co w jakiś sposób może podnieść naszą wartość. 



7 
 

I właśnie to jest powód, dla którego „zrodzony” Syn, ten, który wszystko 
otrzymał od swojego Ojca, nie wydaje się nam wystarczjąco 
wartościowy ani wystarczjąco kompetentny, aby być nazwany Bogiem 
oraz naszym Panem i Zbawicielem. 

Jeśli uda nam się uwolnić od tego błędnego schematu myślenia, że 
Bogiem może być tylko ten, kto wszystko posiada z samego siebie  
(kryterium, którego nigdzie w Biblii nie znajdziemy), wtedy będziemy 
mogli uznać to, czego Słowo Boże wyraźnie naucza — że Jezus 
naprawdę jest Synem Bożym i że wszystkie swoje Boskie cechy otrzymał 
w DZIEDZICTWIE od Ojca. 

Bóg, który wielokrotnie i na różne sposoby przemawiał 
niegdyś do ojców przez proroków; w tych ostatecznych dniach 
przemówił do nas przez swego Syna, którego ustanowił 
dziedzicem wszystkiego, przez którego też stworzył światy. 
(Hbr 1:1-2) 

(...) I stał się o tyle wyższy od aniołów, o ile znamienitsze od 
nich odziedziczył imię. (Hbr 1:4, zobacz również Mt 28:18;  
Rz 8:17) 

Lecz rolnicy, gdy zobaczyli syna, mówili między sobą: To jest 
dziedzic. Chodźmy, zabijmy go, a posiądziemy jego 
dziedzictwo. (Mt 21:38) 

Sam Jezus nie ma żadnego problemu z wyznaniem, że wszystko otrzymał 
od swojego Ojca. Jego system wartości jest zupełnie inny niż nasz. Nie 
uważa za poniżające, gdy mówi: 

Wszystko zostało mi dane od mego Ojca i nikt nie zna Syna, 
tylko Ojciec, ani nikt nie zna Ojca, tylko Syn i ten, komu Syn 
zechce objawić. (Mt 11:27) 



8 
 

Ojciec miłuje Syna i wszystko dał w jego ręce. (J 3:35) 

Dana mi jest wszelka władza na niebie i na ziemi. (Mt 28:18) 

Taką władzę i Ja otrzymałem od Ojca mojego; (Ap 2:28; 
Biblia Warszawska) 

Jak bowiem Ojciec ma życie sam w sobie, tak dał i Synowi, 
aby miał życie w samym sobie. (J 5:26) 

(...), aby oglądali moją chwałę, którą mi dałeś, (...). (J 5:24) 

Jak mu dałeś władzę nad wszelkim ciałem, aby dał życie 
wieczne tym wszystkim, których mu dałeś. (J 17:2) 

Ale ja mam świadectwo większe niż Jana. Dzieła bowiem, 
które Ojciec dał mi do wykonania, te właśnie dzieła, które 
czynię, świadczą o mnie, że Ojciec mnie posłał. (J 5:36) 

Wtedy Jezus im odpowiedział: Zaprawdę, zaprawdę 
powiadam wam: Syn nie może nic czynić sam od siebie, 
tylko to, co widzi, że czyni Ojciec. Co bowiem on czyni, to i 
Syn czyni tak samo. (J 5:19) 

Jeśli zaczniemy czytać Biblię dosłownie, z dala od naszej wyuczonej i 
odziedziczonej miary wartości, i uświadomimy sobie, że dziedzictwo, 
które Jezus otrzymał od Ojca w synostwie, całkowicie kwalifikuje Go do 
tego, by nazwać Go „Bogiem”, wtedy także te cytaty biblijne nabiorą  
pełnego sensu: 

Dlatego też Bóg wielce go wywyższył i darował mu imię, 
które jest ponad wszelkie imię; (Flp 2:9) 

I wszystko poddał pod jego stopy, a jego samego dał jako 
głowę ponad wszystkim kościołowi; (Ef 1:22) 



9 
 

Widziałem też w nocnym widzeniu: Oto w obłokach nieba 
przybył ktoś podobny do Syna Człowieka, przyszedł aż do 
Odwiecznego i przyprowadzono go przed niego. I dano mu 
władzę, cześć i królestwo, aby wszyscy ludzie, wszystkie 
narody i języki służyli mu. Jego władza jest władzą wieczną, 
która nie przeminie, a jego królestwo nie będzie zniszczone. 
(Dn 7:13-14) 

W tym pięknym i fundamentalnym stwierdzeniu z „Życia Jezusa” Ellen 
White potwierdza, że Jezus otrzymał WSZYSTKO od Ojca. Otrzymał, 
aby dawać: 

Pominąwszy wszystkie inne źródła objawienia, dostrzegamy 
w Jezusie Boga. Patrząc na Jezusa widzimy, że 
obdarowywanie jest chwałą naszego Boga. „Nic nie czynię 
sam z siebie” — mówi Jezus. „Jak mię posłał Ojciec, który 
żyje, a ja przez Ojca żyję” (J 8:28; 6:57). Mówił, że szuka 
nie chwały swojej, ale Chwały Tego, który Go posłał (J 7:18). 
Słowa te zawierają wielką zasadę, będącą podwaliną życia 
wszechświata. Chrystus wszystko otrzymał od Boga, ale 
wziął, aby dawać. Niebiański nadzór nad wszelkim 
stworzeniem wypełnia się przez umiłowanego Syna, 
przekazującego wszystkiemu pochodzące od Boga życie; 
poprzez Syna to życie powraca w pochwalnej i radosnej 
służbie, w postaci wielkiej fali miłości do Źródła 
wszechrzeczy. I tak dzięki Chrystusowi krąg 
błogosławieństwa zamyka się, obrazując charakter 
wielkiego Dawcy, prawo życia. (ŻJ 12,3) 

To stwierdzenie pokazuje również bardzo wyraźnie, że nie tylko podczas 
swojego życia na ziemi Jezus otrzymywał wszystko od Ojca, ale że tak 



10 
 

było zawsze i że jest to prawo życia obowiązujące w całym 
wszechświecie. 

Bóg jest Ojcem Chrystusa; Chrystus jest Synem Bożym. 
Chrystusowi została dana wzniosła pozycja. Został 
uczyniony równym Ojcu. Wszystkie zamysły Boga są 
otwarte przed Synem.{CCh 76.5}* 

Widzimy, że Chrystus nie posiadał wcześniej tej wzniosłej pozycji. 
Została Mu ona nadana. I to jeszcze przed stworzeniem Ziemi. 

Wypowiedzi samego Jezusa o Jego Bogu i Ojcu ukazują nam, że On sam 
uznaje i czci swojego Ojca jako prawdziwego Boga i Źródło 
wszystkiego. 

Słyszeliście, że wam powiedziałem: Odchodzę i znowu 
przyjdę do was. Gdybyście mnie miłowali, radowalibyście się, 
ponieważ powiedziałem: Idę do Ojca. Mój Ojciec bowiem 
jest większy niż ja. (J 14:28) 

Mój Ojciec, który mi je dał, większy jest od wszystkich i nikt 
nie może wydrzeć ich z ręki mego Ojca. (J 10:29) 

A to jest życie wieczne, aby poznali ciebie, jedynego 
prawdziwego Boga i tego, którego posłałeś, Jezusa Chrystusa. 
(J 17:3) 

A teraz poznali, że wszystko, co mi dałeś, pochodzi od ciebie. 
(J 17:7) 

Jezus również jasno określa, kto był Bogiem Żydów, Bogiem Starego 
Testamentu: 



11 
 

Jezus odpowiedział: Jeśli ja sam siebie chwalę, moja chwała 
jest niczym. Mój Ojciec jest tym, który mnie chwali, o 
którym wy mówicie, że jest waszym Bogiem. (J 8:54) 

Naucza nas również, kogo będą czcić prawdziwi wyznawcy: 

Lecz nadchodzi godzina i teraz jest, kiedy prawdziwi czciciele 
będą oddawali Ojcu cześć w duchu i w prawdzie; bo i Ojciec 
takich szuka, którzy by mu tak cześć oddawali. (J 4:23; Biblia 
Warszawska) 

Już w niebie Jezus nigdy nie był nikim innym jak Synem Bożym. Już tam 
Jego pozycja nie była rozumiana i była kwestionowana przez Lucyfera. 

Wśród aniołów wybuchł spór. Szatan i jego sympatycy dążyli 
do zreformowania rządów Boga. Pragnęli zgłębić Jego 
niezgłębioną mądrość i dowiedzieć się, dlaczego wywyższył 
Jezusa i obdarzył go tak nieograniczoną władzą i 
panowaniem. Zbuntowali się przeciwko autorytetowi Syna. 
(Wczesne pisma 131)* 

Również tutaj jest mowa o tym, że Jezus został wywyższony przez Ojca 
i otrzymał od Niego władzę i panowanie. 

Dla naszych pionierów adwentystycznych uznaną rzeczywistością było 
to, że Jezus jest zrodzonym Synem Ojca i wszystko otrzymał od Niego.  
Również James White napisał siedem miesięcy przed swoją śmiercią: 

Ojciec był większy od Syna w tym, że był Pierwszy. 
Syn był równy Ojcu w tym, że otrzymał wszystkie rzeczy od 
Ojca. (James White, The Review & Herald, 4 stycznia 1881)* 

 

 



12 
 

J.N. Andrews: 

A jeśli chodzi o Syna Bożego, to również zostałby wykluczony, 
ponieważ miał Boga za Ojca i w pewnym momencie w 
przeszłości w wieczności miał początek dni. Jeśli więc 
używamy języka Pawła w sensie absolutnym, niemożliwe 
byłoby znalezienie istoty we wszechświecie, z wyjątkiem 
Ojca, która nie ma ojca, matki, pochodzenia, początku dni ani 
końca życia. (J. N. Andrews, The Review & Herald, 7 września 
1869 r.)* 

Uriah Smith: 

Biblia nigdzie nie mówi o Chrystusie jako o stworzonej 
Istocie, ale przeciwnie, wyjaśnia, że został On zrodzony z 
Ojca (...) Jednakże, choć jako Syn nie posiada 
współwiecznej przeszłej egzystencji z Ojcem, początek 
Jego istnienia, jako zrodzonego z Ojca poprzedza całe 
dzieło stworzenia, w związku z którym stoi On jako 
współtwórca wraz z Bogiem (J 1:3; Hbr 1:2). Czyż Ojciec nie 
mógłby postanowić, że taka istota powinna być czczona tak 
samo jak On sam, bez popełniania bałwochwalstwa ze 
strony czciciela? On wyniósł go do pozycji, która sprawia, że 
należy Go czcić, a nawet nakazał oddawać Mu cześć, co nie 
byłoby konieczne, gdyby Chrystus był równy Ojcu pod 
względem wieczności istnienia. Sam Chrystus wyjaśnia, że 
„Jak bowiem Ojciec ma życie sam w sobie, tak dał i Synowi, 
aby miał życie w samym sobie” (J 5:26). Ojciec „wywyższył 
Go ponad wszystko i nadał Mu imię, które jest ponad 
wszelkie imię” (zob. Flp 2:9). A sam Ojciec mówi: „Niech mu 
oddają pokłon wszyscy aniołowie Boga” (Hbr 1:6). Te 
stwierdzenia dowodzą, że Chrystus jest teraz obiektem 



13 
 

czci, tak samo jak Ojciec, ale nie dowodzą, że w przeszłości 
miał on wieczną egzystencję, tak jak Ojciec. (Uriah Smith, 
Daniel i Apokalipsa, strona 401 w oryginale z 1897 r., niestety 
tekst został w międzyczasie zmieniony)* 

Stephen Haskell: 

Tęcza w chmurach jest jedynie symbolem tęczy otaczającej 
tron od wieczności. Dawno temu, w czasach, których 
ograniczone umysły nie są w stanie pojąć, Ojciec i Syn byli 
sami we wszechświecie. Chrystus był pierworodnym 
synem Ojca i to jemu Jehowa objawił boski plan stworzenia. 
(Stephen Haskell, Story of the Seer of Patmos, str. 93, 94)* 

E.J. Waggoner napisał w czasie przesłania z 1888 roku: 

Imię to nie zostało nadane Zbawicielowi w wyniku jakichś 
wielkich zasług, lecz jako prawnie należne Mu dziedzictwo. 
Autor Listu do Hebrajczyków, mówiąc o mocy i wielkości 
Chrystusa oświadcza: „I stał się o tyle możniejszym od 
aniołów, o ile znamienitsze od nich odziedziczył imię” Hbr 
1:4. Syn zawsze nosi zgodnie z prawem imię ojca; a 
Chrystus, jako „jednorodzony Syn” Boga, zgodnie z 
prawem nosi imię Ojca.  

Prawdą jest, że wielu jest synów Bożych; ale Chrystus jest 
„Jednorodzonym Synem Boga” i to w takim znaczeniu, w 
jakim żadna inna istota nie była i być nie może. Aniołowie 
również są synami Bożymi, ale przez stworzenie, jak np. 
Adam, (Hi 38:7; Łk. 3:38); chrześcijanie również są synami 
Bożymi, ale przez adopcję (Rz 8;14.15); lecz Chrystus jest 
Synem Bożym przez zrodzenie.  



14 
 

Czcimy Ojca, kiedy oddajemy chwałę Synowi. Pamiętajmy 
o słowach Pawła, kiedy mówi, „wszakże dla nas istnieje 
tylko jeden Bóg Ojciec, z którego pochodzi wszystko i dla 
którego istniejemy, i jeden Pan, Jezus Chrystus, przez 
którego wszystko istnieje i przez którego my także 
istniejemy” (1Kor 8:6).To jest dowodem tego, o czym stale 
mówimy, że Pan Bóg przez Jezusa stworzył świat. Wszystkie 
rzeczy zasadniczo pochodzą od Boga, Ojca; nawet sam 
Chrystus wyszedł od Niego. Upodobało się Ojcu, aby w 
Nim zamieszkała wszelka pełnia Boskości i On jest 
bezpośrednim i natychmiastowym Sprawcą w każdym 
akcie stworzenia. Przedmiotem naszego rozważania jest 
ustanowienie właściwej pozycji Chrystusa na równi z Ojcem, 
po to, aby Jego zbawcza moc mogła być lepiej doceniona.(...) 

Biblia wyraźnie oświadcza, że Chrystus jest „Jednorodzonym  
Synem” Boga. On został zrodzony a nie stworzony. Lecz — 
jak i kiedy został zrodzony — nie wypada nam pytać, a nawet 
gdyby nam powiedziano, nasze umysły nie byłyby w stanie 
tego pojąć. Prorok Micheasz mówi nam wszystko, co na ten 
temat możemy wiedzieć: „Ale ty, Betlejemie Efrata, 
najmniejszy z okręgów judzkich, z ciebie mi wyjdzie ten, 
który będzie władcą Izraela. Początki jego od prawieku, od 
dni zamierzchłych” (Mi. 5:1). Był czas, w którym Jezus 
wyszedł z Boga, z łona Ojca (J 8:42; 1:18), ale czas ten sięga 
tak dalece w przeszłość w wieczności, że dla ograniczonej 
zdolności pojmowania jest właściwie jakby bez początku. 
(E.J.Waggoner, Christ and His Righteousness, str. 12, 17, 19) 

 

 



15 
 

Słowo Boże samo daje nam świadectwo: 

On jest obrazem Boga niewidzialnego i pierworodnym 
wszelkiego stworzenia. (Kol 1:15) 

A to Słowo stało się ciałem i mieszkało wśród nas                         
(i widzieliśmy jego chwałę, chwałę jako jednorodzonego od 
Ojca), pełne łaski i prawdy (...). Boga nikt nigdy nie widział. 
Jednorodzony Syn, który jest w łonie Ojca, on nam o nim 
opowiedział. (J 1:14.18) 

PAN posiadł mnie na początku swej drogi, przed swymi 
dziełami,przedwszystkimiczasy. Przed wiekami zostałam 
ustanowiona, od początku; zanim powstała ziemia; Gdy 
jeszcze nie było głębin, zostałam zrodzona, kiedy jeszcze nie 
było źródeł obfitujących w wody. Zanim góry zostały 
założone, nim były pagórki, zostałam zrodzona. Gdy 
jeszcze nie stworzył ziemi ani pól, ani początku prochu okręgu 
ziemskiego; Kiedy przygotowywał niebiosa, byłam tam; gdy 
odmierzał okrąg nad powierzchnią głębi; Gdy w górze 
utwierdzał obłoki i umacniał źródła głębin; Gdy wyznaczał 
morzu jego granice, by wody nie przekraczały jego rozkazu, 
kiedy ustalał fundamenty ziemi; Byłam wtedy przy nim jak 
wychowanka i byłam jego radością każdego dnia, ciesząc się 
zawsze przed nim; (Prz 8:22-30) 

Jak proste i naturalne byłoby, gdybyśmy po prostu mogli uwierzyć 
świadectwu Pisma, nie pozwalając, by wpływały na nas nasze 
uprzedzenia i ludzkie schematy myślowe. Gdybyśmy nie przykładali do 
Chrystusa naszej „ludzkiej miary” i nie mówili: „Nie, to za mało. Miał 
początek? Zawdzięcza istnienie swojemu Ojcu? To niemożliwe. To nie 
wystarcza, abyśmy mogli uznać Go za Boskiego lub za Boga”. 



16 
 

Tym samym w rzeczywistości wyrażamy: dziedzictwo, które Ojciec dał 
Synowi, w naszych oczach nie jest wystarczające.  

A jednak jest napisane: 

Ponieważ upodobał sobie Ojciec, aby w nim zamieszkała 
cała pełnia; (Kol 1:19) 

Jaka pełnia?  
Gdyż w nim mieszka cieleśnie cała pełnia Bóstwa. (Kol 2:9) 

Wierzę, że to właśnie ten fałszywy miernik sprawia, iż większość ludzi 
uważa, że ci, którzy wierzą w rzeczywiście zrodzonego przez Ojca Syna, 
automatycznie nie wierzą w Boskość Chrystusa. Jest to po prostu 
naturalna konsekwencja uprzedzeń. 

Podobnie często zarzuca się nam, że wierzymy, iż Duch Święty jest po 
prostu rodzajem mocy, energii czy siły. To również jest błędne 
przekonanie. Wierzymy w Ducha Świętego dokładnie tak, jak mówi nam 
Słowo Boże: 

Lecz wy nie jesteście w ciele, ale w Duchu, gdyż Duch Boży 
mieszka w was. A jeśli ktoś nie ma Ducha Chrystusa, ten do 
niego nie należy. (Rz 8:9) 

Badali oni, na jaką i jakiego rodzaju porę wskazywał Duch 
Chrystusa, który był w nich, przepowiadając cierpienia, 
które miały przyjść na Chrystusa i mającą potem nastąpić 
chwałę. (1P 1:11) 

Wiem bowiem, że to doprowadzi do mojego zbawienia dzięki 
waszej modlitwie i pomocy Ducha Jezusa Chrystusa;      
(Flp 1:19) 



17 
 

A ponieważ jesteście synami, Bóg posłał do waszych serc 
Ducha swego Syna, wołającego: Abba, Ojcze! (Gal 4:6) 

Tak też jest napisane: Stał się pierwszy człowiek, Adam, duszą 
żyjącą, a ostatni Adam duchem ożywiającym. (1Kor 15:45) 

Pan zaś jest tym Duchem, a gdzie jest Duch Pana, tam i 
wolność. (2Kor 3:17) 

Pytania, które chciałabym zadać, brzmią: czy naprawdę jest czymś 
niebiblijnym i heretyckim wierzyć, że Syn został rzeczywiście 
zrodzony z Ojca? Czy taka wiara może być uzasadniona dosłownym 
odczytywaniem Słowa Bożego? Czy możemy na potwierdzenie znaleźć 
wyraźne: „Jest napisane”? Z pewnością więcej niż jeden tekst o tym 
mówi! 

A co z koncepcją, że trzy osoby Boskości przyjęły role Ojca, Syna i 
Ducha Świętego, umawiająć się aby przedstawić nam plan zbawienia? 
Czy istnieją na to namacalne dowody albo fragmenty Pisma Świętego 
lub z Ducha Proroctwa? A może jest to tylko hipoteza lub 
przypuszczenie? Czy możemy znaleźć dla nich wyraźne: „Jest 
napisane”? Jeśli mamy być szczerzy — to nie. Osobiście nie znalazłam 
ani w Biblii, ani w Duchu Proroctwa najmniejszej wzmianki, która 
sugerowałaby takie „odgrywanie ról”. 

Wiemy również, że Adam i Ewa zostali stworzeni na obraz Boży: 

Stworzył więc Bóg człowieka na swój obraz, na obraz Boga 
go stworzył; stworzył ich mężczyzną i kobietą. (Rdz 1:27) 

Najpierw został stworzony Adam, a następnie z jego boku, z jego 
substancji, została stworzona Ewa. Czy była mniej ludzka tylko dlatego, 
że pochodziła od Adama? Czy była mniej wartościowa, ponieważ była 
młodsza? A może po prostu Bóg dał jej Adama jako autorytet, jako jej 



18 
 

głowę? Oboje zostali stworzeni na obraz Boży — dwie istoty, z których 
jedna została wyodrębiona z drugiej. Czyż nie jest to cudowny obraz 
Ojca i Syna? Czyż nie jest to cudowny obraz przedstawiający nam 
zrodzenie Syna z Ojca 

Jezus zawsze uznawał i również w przyszłości zawsze będzie uznawał 
Ojca za swoją Głowę i swój Autorytet. 

Wszystko bowiem poddał pod jego stopy. A gdy mówi, że 
wszystko jest mu poddane, jest jasne, że oprócz tego, który 
mu wszystko poddał. Gdy zaś wszystko zostanie mu 
poddane, wtedy i sam Syn będzie poddany temu, który mu 
poddał wszystko, aby Bóg był wszystkim we wszystkich. 
(1Kor 15:27-28) 

Właśnie to czyni Jezusa jako Jednorodzonego Syna tak wyjątkowym i 
tak cennym: otrzymał wszystko od swojego Ojca, i za to jest Mu 
wdzięczny, pozostając zawsze w pełnym zaufaniu i uległości wobec 
swojego Ojca. W Jego postawie wobec Ojca i Jego ofiarnym podejściu 
do swoich stworzeń jest On doskonałym wypełnieniem Prawa! Jest On 
dla całego wszechświata przykładem tego, jak należy odnosić się do 
autorytetów. Jest cichy i pokorny i nic nie czyni bez swojego Ojca. 
Dzięki temu jest On dla nas doskonałym przykładem ufnego 
posłuszeństwa i sprawiedliwości wynikającej z wiary, ponieważ nic nie 
czyni sam z siebie – i nie jest to tylko odgrywanie roli z Jego strony – 
to jest sedno Jego istoty, Jego charakter, który pragnie nam przekazać 
przez swojego Ducha, wołającego w nas: „Abba, Ojcze!” 

Zasada autorytetu i podporządkowania się często ma w tym świecie 
negatywny wydźwięk, ale w Królestwie Bożym polega jedynie na 
dawaniu, błogosławieniu, ochronie, przyjmowaniu, przekazywaniu 
dalej i dziękczynieniu. Jest to zasada przepływu błogosławieństwa. W 



19 
 

tym kontekście warto ponownie przytoczyć to stwierdzenie z życia 
Jezusa: 

Pominąwszy wszystkie inne źródła objawienia, dostrzegamy 
w Jezusie Boga. Patrząc na Jezusa widzimy, że 
obdarowywanie jest chwałą naszego Boga. „Nic nie czynię 
sam z siebie” — mówi Jezus. „Jak mię posłał Ojciec, który 
żyje, a ja przez Ojca żyję” (J 8:28; 6:57). Mówił, że szuka 
nie chwały swojej, ale Chwały Tego, który Go posłał (J 7:18). 
Słowa te zawierają wielką zasadę, będącą podwaliną życia 
wszechświata. Chrystus wszystko otrzymał od Boga, ale 
wziął, aby dawać. Niebiański nadzór nad wszelkim 
stworzeniem wypełnia się przez umiłowanego Syna, 
przekazującego wszystkiemu pochodzące od Boga życie; 
poprzez Syna to życie powraca w pochwalnej i radosnej 
służbie, w postaci wielkiej fali miłości do Źródła 
wszechrzeczy. I tak dzięki Chrystusowi krąg 
błogosławieństwa zamyka się, obrazując charakter 
wielkiego Dawcy, prawo życia. (ŻJ 12,3) 

W pewnym momencie Lucyfer zapomniał, że wszystko otrzymał od Ojca 
poprzez Syna i to był początek jego odstępstwa. Chrystus nigdy nie 
zapomina, że wszystko należy do Ojca i że to od Niego wszystko 
otrzymał. Nawet w ostatniej księdze Biblii, w Apokalipsie, wspomina, że 
otrzymał władzę nad poganami od Ojca (Ap 2:26; Biblia Warszawska), 
że aniołowie należą do Jego Ojca (Ap 3:5), że Jego Ojciec jest Jego 
Bogiem (Ap 3:12) i że wraz z Ojcem zasiada na Jego tronie (Ap 3:21). 

Najcudowniejsze w naszym Panu Jezusie nie jest to, że posiada On 
nieograniczoną, wewnętrzną moc, lecz Jego pokorny charakter, Jego 
istota, która objawia wszystkie aspekty miłości-agape Ojca, których 



20 
 

Ojciec sam nie mógłby nam ukazać. Dlatego wszyscy przed tronem 
powiedzą: 

Godzien jest Baranek zabity wziąć moc i bogactwo, i 
mądrość, i siłę, i cześć, i chwałę, i błogosławieństwo.             
(Ap 5:12) 

Skarbem i błogosławieństwem, które znajdujemy w poznaniu Syna 
zrodzonego z Ojca, jest doskonały wzór kogoś, kto nie czyni nic z siebie 
samego, lecz tylko to, co widzi, że czyni Ojciec. Syn Boży nie musi 
niczego udowadniać (do tego przecież szatan chciał Go koniecznie 
skłonić przy kuszeniu na pustyni) i nie musi niczego wytwarzać, aby 
pokazać, że jest Synem Bożym. On wierzy słowu Ojca, który mówi do 
Niego: „Ty jesteś moim umiłowanym Synem, w Tobie mam 
upodobanie”. Wyznaje swoją zależność od Ojca i ufa, że Ojciec da Mu 
wszystko, czego potrzebuje. To jest nasze dziedzictwo, w którym 
możemy doświadczyć sprawiedliwości z wiary. Gdy jesteśmy w 
Chrystusie i mamy tego samego ducha wołającego „Abba, Ojcze”, wtedy 
spoglądamy ku Ojcu i ufamy, że On da nam wszystko oraz „uzdolni nas 
do udziału w dziedzictwie świętych w światłości”, wtedy też możemy 
zostać uwolnieni od naszych własnych wysiłków, aby stać się 
sprawiedliwymi i zyskać zasługę u Boga poprzez nasze własne uczynki. 

Kluczem do tego doświadczenia jest poznanie prawdziwej relacji między 
tym, który jest „jedynym prawdziwym Bogiem, i tym, którego On posłał” 
(J 17,3). Jeśli będziemy patrzeć na fałszywego Jezusa, który wszystko 
czyni z własnych zasobów, zostaniemy przemienieni na ten sam obraz. 
Stanie się to nieświadomie, ponieważ przemiana następuje poprzez 
patrzenie. A jeśli wierzymy w grę ról trzech osób boskich, to w głębi 
duszy będziemy postrzegać Boga jako niewiarygodnego, nawet jeśli nie 
jesteśmy tego świadomi. 



21 
 

Między Ojcem i Synem występuje prawdziwa i pełna miłości relacja: 
relacja Ojciec-Syn. Jezus nadal jest „w łonie Ojca”. Biblia nazywa Go 
Synem Agape [przyp. red.: umiłowanym]. Ellen White często nazywa Go 
„Darling-Syn”. W rozpoznaniu tej relacji tkwi nasze zbawienie, 
ponieważ wtedy zrozumiemy, co oznaczało dla Ojca oddać swojego 
umiłowanego Syna, abyśmy byli odkupieni i jak bardzo objawia to Jego 
miłość do nas. 

Przez to objawiła się miłość Boga ku nam, że Bóg posłał 
na świat swego jednorodzonego Syna, abyśmy żyli przez 
niego. (1J 4:9) 

Tak bowiem Bóg umiłował świat, że dał swego 
jednorodzonego Syna, aby każdy, kto w niego wierzy, nie 
zginął, ale miał życie wieczne. (J 3:16) 

I poznać miłość Chrystusa, która przewyższa wszelkie 
poznanie, abyście zostali napełnieni całą pełnią Boga.        
(Ef 3:19) 

Poznanie miłości Boga spowoduje w nas wszystko to, czego nigdy nie 
osiągniemy własnymi uczynkami lub ze strachu, a także uwolni nas od 
nieświadomej potrzeby buntu i szukania pocieszenia w chwilowych 
przyjemnościach grzechu. Będziemy wtedy pić ze słodszego źródła i nie 
będziemy już pragnąć stęchłych wód tego świata. 

Tylko poznanie Ojca Agape będzie w stanie to uczynić. Z fałszywym 
obrazem Boga niemożliwe jest uwolnienie się od grzechu. Dlatego jest 
napisane: 

I widziałem, a oto Baranek stał na górze Syjon, a z nim sto 
czterdzieści cztery tysiące tych, którzy mieli wypisane 
jego imię na czole i imię jego Ojca. (...). I w ustach ich nie 



22 
 

znaleziono kłamstwa; są bez skazy. (Ap 14:1.5; Biblia 
Warszawska) 

Każdy, kto wyzna, że Jezus jest Synem Bożym, w tym 
mieszka Bóg, a on w Bogu. (1J 4:15) 

Któż jest kłamcą? Czy nie ten, kto zaprzecza, że Jezus jest 
Chrystusem? Ten jest antychrystem, który wypiera się 
Ojca i Syna. Każdy, kto wypiera się Syna, nie ma i Ojca. 
Kto zaś wyznaje Syna, ma i Ojca. (1J 2:22-23) 

Jezus Chrystus jest całkowicie boski, mimo że narodził się z Ojca. 
Dziedzictwo, które otrzymał od Ojca, jest w pełni wystarczające, aby w 
Nim mogła mieszkać cała pełnia boskości. Jego moc nie tkwi w wiecznej 
egzystencji, lecz w Jego pokornym i oddanym charakterze, który stawia 
chwałę i uwielbienie Ojca i dobro Jego stworzeń ponad wszystko inne. 
Gdy patrzymy na takiego Jezusa, przez samo oglądanie zostajemy 
przemienieni na ten sam obraz. Obyśmy wszyscy weszli w to 
błogosławione doświadczenie! 

Każdy, kto wierzy, że Jezus jest Chrystusem, narodził się 
z Boga, a każdy, kto miłuje tego, który zrodził, miłuje też 
tego, który się z niego narodził. (1J 5:1) 

Przez to objawiła się miłość Boga ku nam, że Bóg posłał 
na świat swego jednorodzonego Syna, abyśmy żyli przez 
niego. (1J 4:9) 

 

 

 

 



23 
 

 

 



Czy naprawdę jest czymś dziwnym wierzyć, że Jezus jest 
rzeczywistym Synem, zrodzonym z Ojca? 

Ogólnie uznaje się, że Jezus jest Synem Bożym, lecz jedynie w sensie 
metaforycznym albo symbolicznym: jako pełniący rolę syna, która ma pomóc 
nam, dzieciom ludzkim, zrozumieć plan zbawienia poprzez odgrywanie ról 
trzech boskich osób. Jednak dosłowna interpretacja terminu „Jednorodzony 
Syn Boży” jako prawdziwego i rzeczywistego Syna zrodzonego z Ojca jest 
uważana za herezję, którą należy potępiać.  

Dlaczego nie możemy dopuścić myśli, że Jezus Chrystus jest prawdziwym, 
zrodzonym Synem Boga, który swoje istnienie zawdzięcza Ojcu? Gdyż w 
takim razie nie mógłby być Bogiem — tak zwykle myślimy — jedno 
wyklucza drugie. Bóg ma przecież wszystko sam z siebie. Nic nie zostało mu 
dane przez kogokolwiek innego. Posiada wszechmoc, wszechobecność i 
wieczne istnienie — wszystko w sobie i z siebie samego. Wszystko to jest 
nieodłączną częścią Jego istoty i było tak od zawsze. Tak wyobrażamy sobie 
Boga, i wszystko, co nie odpowiada temu obrazowi, uznajemy za niższe, 
mniej doskonałe, niegodne, i nie kwalifikujące się, aby nazwać taką istotę 
„Bogiem” — przynajmniej w naszym wyobrażeniu. Dlatego za wszelką cenę 
staramy się nadać słowu „Syn” znaczenie symboliczne lub metaforyczne, 
albo uzależnione od czasu. 

Jeśli uda nam się uwolnić od tego błędnego schematu myślenia, że Bogiem 
może być tylko ten, kto wszystko posiada z samego siebie (kryterium, 
którego nigdzie w Biblii nie znajdziemy), wtedy będziemy mogli uznać to, 
czego Słowo Boże wyraźnie naucza — że Jezus naprawdę jest Synem Bożym 
i że wszystkie swoje boskie cechy otrzymał w DZIEDZICTWIE od Ojca. 

Dzięki temu możemy uznać Go za prawdziwego Syna Bożego, zachowując 
jednocześnie Jego pełną boskość i przyjmując świadectwo Ojca, który 
powiedział: 

To jest mój umiłowany Syn, jego słuchajcie. (Mk 9:7) 

 


