
 

Biblijne 
Przebaczenie: 

Czy Istnieją Dwa Rodzaje? 

 
Ray Foucher 

 
 

Kwiecień 2020 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Tłumaczył Greg Szytow 
Melbourne, Australia 

 
 

https://characterofgod.org/resources/or 
 http://maranathamedia.com/books 

 
 



2 
 

TŁUMACZENIA BIBLIJNE (w oryginale czyli języku angielskim) 
  
Wszystkie cytaty z Pisma Świętego, jeśli nie wskazano inaczej, pochodzą z Wersji 
Króla Jakuba. 
Brenton Septuaginta Translation 1884, dostęp z www.BibleHub.com 

Cytaty z Pisma Świętego oznaczone „BBE” pochodzą z Biblii w podstawowym 
języku angielskim, wydrukowanej w 1965 roku przez Cambridge Press w Anglii. 
Domena publiczna. 

Pisma oznaczone jako „GNT” pochodzą z Good News Translation – wydanie drugie 
© 1992 wydanego przez American Bible Society. Używane za pozwoleniem. 

Pisma oznaczone „Lamsa” pochodzą z Biblii Świętej ze starożytnych rękopisów 
wschodnich, przetłumaczonej przez George'a Lamsę (1933) z oryginalnych 
aramejskich rękopisów Peszitty. 

Cytaty z Pisma Świętego oznaczone „NASB” pochodzą z New American Standard 
Bible®, Copyright © 1960, 1962, 1968, 1971, 1972, 1973, 1975, 1977, 1995 należące 
do The Lockman Foundation. Używane za pozwoleniem. 

Cytaty z Pisma Świętego oznaczone (NIV) pochodzą z Pisma Świętego, Nowy  

Wersja międzynarodowa®, NIV®. Prawa autorskie © 1973, 1978, 1984, 2011 
Biblica, Inc.™ Wykorzystano za zgodą Zondervan. Wszelkie prawa zastrzeżone na 
całym świecie. www.zondervan.com „NIV” i „New International Version” są znakami 
towarowymi zarejestrowanymi w Urzędzie Patentów i Znaków Towarowych Stanów 
Zjednoczonych przez Biblica, Inc.™ 

Cytaty z Pisma Świętego oznaczone „NKJV™” pochodzą z New King James 
Version®. Prawa autorskie © 1982 Thomas Nelson, Inc. Wykorzystano za zgodą. 
Wszelkie prawa zastrzeżone. 

Cytaty z Pisma Świętego oznaczone „RNT” pochodzą z parafrazy Nowego 
Testamentu The Remedy Copyright © 2020 z www.comeandreason.com 

Liczby Stronga, znaczenia słów i liczba zastosowań pochodzą z The Online Bible 
Copyright © 2020 z www.onlinebible.net 

TŁUMACZENIA BIBLIJNE w języku polskim:  
Uwspółcześniona Biblia Gdańska, oraz Biblia Warszawska 1975, a także inne polskie 
przekłady, w celu jak najbliższego oddania treści języka angielskiego. 



3 
 

Spis treści 

 

1. Biblijne przebaczenie: czy istnieją dwa rodzaje? ........................... 4 

2. Biblijne przebaczenie: kwestia prawna? ..................................... 11 

3. Biblijne przebaczenie: jego związek z grzechem ......................... 21 

4. Biblijne przebaczenie: kilka przykładów .................................... 30 

5. Biblijne przebaczenie: ukazuje Boże serce ................................. 36 

6. Biblijne przebaczenie: modląc się o nie ..................................... 41 

Podsumowanie .......................................................................... 46 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

1. Biblijne przebaczenie: czy istnieją dwa rodzaje? 

Czy szukasz przebaczenia? Czy kiedykolwiek zmagałeś się z 
niepewnością, czy Bóg ci przebaczył? Czy w swojej relacji z Bogiem 
czujesz, że ci przebaczono?  

A może czujesz winę i wstyd? Czy wiesz jak duży wpływ na zdrowie 
emocjonalne ma poczucie winy? Przebaczenie i zdrowie są 
zdecydowanie ze sobą powiązane. Poczucie winy powoduje ból 
emocjonalny, a nawet może mieć wpływ na chorobę fizyczną. Jeśli nie 
wiesz, jak przezwyciężyć poczucie winy, przebaczenie jest czymś, co 
musisz zrozumieć i o co musisz zabiegać. Jak myślisz, jak Bóg patrzy 

na ciebie, kiedy grzeszysz? Czy jest 
zdenerwowany? Czy trzeba Go z tobą 
ułagodzić lub pojednać? Czy błagasz 
Boga, aby ci przebaczył? Czy 
zastanawiałeś się kiedyś, czy On ci 
przebaczył? Na świecie, a nawet w 
większości chrześcijaństwa, panuje 
niezrozumienie w tej kwestii.  

Jeśli czujesz wstyd i dźwigasz ładunek poczucia winy i ciężaru, którego 
bardzo chciałbyś się pozbyć, to poniższe studium dostarczy ci 
odpowiedzi. Biblijne przebaczenie jest prawdziwym rozwiązaniem 
winy, a zrozumienie jak działa, zwłaszcza z perspektywy Boga, może 
być wielką pomocą. 

Dwustronna Transakcja 

Zacznijmy od zbadania, czym jest wina. Właściwie zrozumienie 
istnienia winy prowadzi do potrzeby przebaczenia. Słownikowa 
definicja poczucia winy może być czymś w rodzaju:  



5 
 

„Fakt lub stan popełnienia zła." Jednak poczucie winy to znacznie 
więcej niż fakt czy stan bytu. Uczucia są bardzo zaangażowane. 
Zazwyczaj pojawia się uczucie wyobcowania lub unikanie tego, którego 
skrzywdziliśmy. Czujemy się tak, jakbyśmy byli dla nich nieprzychylni 
i przypuszczamy, że muszą czuć złość w stosunku do nas. Staje się 
trudne przebywanie w pobliżu osoby którą skrzywdziliśmy, ponieważ 
czujemy wstyd w jej obecności. Pojednanie między dwiema 
zaangażowanymi stronami jest potrzebne, aby wyleczyć separację. 

Pomyśl o swoich własnych doświadczeniach z poczuciem winy i 
przebaczeniem, a zdasz sobie sprawę, że przebaczenie jest rzeczywiście 
transakcją dwustronną. Zawsze są zaangażowane co najmniej dwie 
osoby. Mamy tendencję do myślenia, że z Bogiem sprawy mają się 
podobnie. Prosimy o przebaczenie, a jeśli Bóg ma na to ochotę, 
przebacza nam; i wtedy następuje przebaczenie. Jednak proces ten jest 
nieco bardziej złożony, niż to jest często przedstawiane. Ta piękna 
prawda da ci znacznie lepsze zrozumienie przebaczenia, sprawi, że 
poczujesz się lepiej w tym procesie i znacznie pomoże ci w radzeniu 
sobie z poczuciem winy.  

Porównajmy kilka wersetów, które używają przebaczenia: 

 Jeśli wyznajemy nasze grzechy, Bóg jest wierny i 
sprawiedliwy, aby nam przebaczyć grzechy i oczyścić nas z 
wszelkiej nieprawości (1J 1:9 UBG). 

Słowo "jeśli" w tym wersecie sprawia, jak zwykle jest to rozumiane że 
przebaczenie jest warunkowe. Teraz rozważ : 

Wszelka gorycz i zapalczywość, gniew, wrzask i złorzeczenie niech 
zostaną usunięte spośród was wraz ze wszelką złośliwością. Bądźcie dla 
siebie nawzajem życzliwi, miłosierni, przebaczając (charizomai, 
Strong’s G 5483) sobie, jak i wam Bóg przebaczył (charizomai) w 
Chrystusie (Ef 4:31-32 UBG). 



6 
 

Efezjanie opisani tu są jako otrzymujący przebaczenie, nawet gdy mieli 
jeszcze szereg złych cech charakteru. Brak ,,jeśli” wskazuje również na 
to, że było to bezwarunkowe przebaczenie. 

Skąd ta różnica? Czy przebaczenie jest warunkowe czy nie? Problem w 
tym, że tłumaczenia słów z języków oryginalnych czasami nie 
zachowują całego pierwotnego znaczenia. To się stało tutaj. Istnieje 
greckie słowo, charizomai, które odnosi się do przebaczenia 
odczuwanego przez przebaczającego, tego, który wybacza. 
Wybaczający postanawia nie trzymać w sobie złych uczuć i uwolnić 
tego, komu wybacza od jakiegokolwiek stopnia zadłużenia, być może 
nawet osobiście w rezultacie tego ponosząc stratę. 

Z drugiej strony jest greckie słowo, aphiemi, które opisuje to, co dzieje 
się w osobie której wybaczono. Jeśli zdecyduje się ona przyjąć 
przebaczenie, uwalnia się od poczucia winy i wstydu oraz konieczności 
spłaty. Najwyraźniej przebaczenie jest zarówno dane, jak i 
otrzymywane. Możemy to zrozumieć z własnego doświadczenia. 
Przebaczenie to dwustronna transakcja (zarówno dana, jak i otrzymana) 
między dwiema stronami (wybaczającym i tym któremu wybaczenie 
jest dane), i każda z tych stron jest zaangażowana w ten proces w inny 
sposób. 

Przebaczenie Przyznane 

On (Bóg) zawsze przebacza każdy grzech w tym sensie, że nie ma nam 
za złe naszych grzechów. Nie złości się na nas ani nie troszczy się o nas 
mniej z powodu wszystkiego, co zrobiliśmy. W głębszy sposób niż 
możemy to pojąć, Bóg rozumie, że grzech nas rani i niszczy. On lituje 
się nad nami i pragnie, abyśmy zwrócili się do Niego i pozwolili Mu 
wyleczyć nas z naszej choroby jakim jest grzech. Pismo Święte mówi: 

Bądźcie miłosierni, jak miłosierny jest Ojciec wasz (Łk 6:36 
BW 1975).  



7 
 

Jeśli miłosierdzie jest cechą charakteru naszego niebiańskiego Ojca, to 
On nigdy nie będzie niemiłosierny. Inne wyrażenie – ,,Wysławiajcie 
PANA, bo jest dobry, bo jego miłosierdzie (łaska) trwa na wieki” 
występuje 41 razy w Wersji Króla Jakuba. Na przykład: 

Wysławiajcie PANA, bo jest dobry, bo jego miłosierdzie 
trwa na wieki (Ps 118:29 UBG). 

Niezależnie od tego, czy to czujesz, czy nie, czy w ogóle o tym wiesz, 
czy nie, Bóg ci zawsze przebacza. 

Przebaczenie udzielone przez Boga opisane jest słowem charizomai 
(G5483): 

Zastosowania (w KJV): przebaczyć 11; dać 6; dać za darmo 2; 
dostarczyć 2; udzielić 1; szczerze wybaczyć 1; Razem: 23. 

Znaczenia:  

• zrobić coś przyjemnego lub miłego (dla kogoś), wyświadczyć 
przysługę  

• zadowolić  

• okazać łaskawość, uprzejmość, dobrotliwość  

• udzielić przebaczenia, łaski  

• dawać łaskawie, dawać swobodnie, obdarzać 

Słowo to pochodzi od greckiego słowa charis, rzeczownika 
oznaczającego łaskę, dobrą wolę, lojalną życzliwość i przychylność. To 
samo słowo zostało użyte w tym słynnym wersecie biblijnym: 

Albowiem łaską zbawieni jesteście przez wiarę, i to nie z 
was: Boży to dar; Nie z uczynków, aby się kto nie chlubił  
(Ef 2:8-9, BW 1975). 



8 
 

Czy to dzięki naszym uczynkom otrzymaliśmy przebaczenie i 
zbawienie? Nie. Dzieje się tak wyłącznie dzięki temu, że Bóg jest pełen 
łaski (charis) i dobrowolnie ofiarowuje przebaczenie. 

Przebaczenie Otrzymane 

Nie musisz zasłużyć na przebaczenie od Boga. Jedynie musisz je 
przyjąć. Kiedy zdasz sobie sprawę ze swojego grzechu I wyznasz go 
(tzn. przyznasz się do niego) i uwierzysz, że Bóg ci przebacza, udzieli 
swojej miłości i akceptacji, aby oczyścić ten grzech – wtedy poczujesz, 
że ci przebaczono. To, co dzieje się po twojej stronie w procesie 
przebaczenia – w twoim sercu – opisane jest słowem aphiemi, który 
znaczy „uwolnić” lub „zwolnić” od grzechu i związanej z nim winy. 
Jest to coś, co musimy zaakceptować w naszych umysłach, ponieważ 
Bóg (który dobrowolnie udziela przebaczenia) nie zmusi nas do tego, 
abyśmy to zaakceptowali – nie interesuje go manipulacja umysłem. 
Jakakolwiek blokada nie jest niechęcią Boga do przebaczenia, ale naszą 
niechęcią do wiary w Jego przebaczenie i przyjęcia go. Boża oferta 
przebaczenia polega na tym, abyśmy pozwolili Mu działać w naszym 
życiu. Pamiętaj, że dziecko nie musi zasłużyć na miłość rodziców; jest 
ona dana dobrowolnie. Kiedy dziecko naprawdę to zrozumie, wszelki 
wstyd, strach i poczucie winy zakłócające relację i przepływ miłości 
zostaną usunięte. 

Przebaczenie otrzymane opisane jest w Nowym Testamencie dwoma 
greckimi słowami. Pierwszym, jak wspomniano powyżej, jest aphiemi 
(Strong G863).  

Zastosowania: wyjść , porzucić, zostawić 52; wybaczyć 47; cierpieć, 
ścierpieć, ponieść 14; niech, pozwolić 8; porzucić 6; zostawić 6; różne 
13. Razem: 146.  

 



9 
 

Znaczenia (główne):  

• aby odrzucić, zabrać, odesłać [poczucie winy]  

• pozwalać, nie przeszkadzać, oddać coś danej osobie  

• odejść, odejść od kogoś (czegoś) 

Oto kilka przykładów użycia słowa aphiemi: 

I oto przynieśli mu sparaliżowanego, leżącego na łożu. A gdy 
Jezus ujrzał wiarę ich, rzekł do sparaliżowanego: Ufaj, synu, 
odpuszczone są grzechy twoje (Mt 9:2 BW 1975). 

Według tego wersetu, w kim zachodzi zmiana? Czy jest to zmiana w 
Bogu, czy w chorym człowieku? Co zostanie zabrane temu 
człowiekowi? Pamiętajcie, że użyte jest tutaj słowo aphiemi, które 
oznacza przebaczyć (lub odesłać, zabrać). W tym przypadku grzech, a 
właściwie jego skutki – poczucie winy i wstydu. Sparaliżowany 
mężczyzna został wyleczony ze swoich dolegliwości fizycznych, ale 
także i psychicznych skutków swoich grzechów, być może włączając w 
to depresję, która zamieniła się w „dobry nastrój.” Jezus, który zawsze 
mówił i czynił to, co było zgodne z charakterem Jego Ojca, powiedział 
gdy był krzyżowany: 

A Jezus rzekł: Ojcze, odpuść im (aphiemi- uwolnić” lub 
„zwolnić” od grzechu i związanej z nim winy) bo nie wiedzą, 
co czynią (Łk 23:34). 

Nie prosił Ojca, aby miał ochotę im przebaczyć (charizomai). Prosił 
raczej, aby żołnierze, którzy Go źle traktowali, zrozumieli i przyjęli 
przebaczenie. Wydaje się, że w przypadku setnika i prawdopodobnie 
jego żołnierzy modlitwa została wysłuchana (Mt 27:54). 

Bo jeśli odpuścicie ludziom ich przewinienia, odpuści i wam 
Ojciec wasz niebieski. A jeśli nie odpuścicie ludziom, i 



10 
 

Ojciec wasz nie odpuści wam przewinień waszych (Mt 6:14-
15 BW 1975). 

Jeśli nie będziemy aphiemi innych, czy Bóg nam przebaczy? Tak, 
przebacza, dał nam charizomai, ale nie otrzymamy aphiemi. Dlaczego 
nie? Ponieważ nie możemy czuć się wolni od poczucia winy i wstydu w 
naszych sercach, jeśli nie jesteśmy gotowi zrobić tego, co powinniśmy i 
potrzebujemy, aby inni doświadczyli tej wolności, gdy nas skrzywdzili. 
Jeśli odmówimy uwolnienia innych, nie będziemy mogli doświadczyć 
wolności od winy za własne grzechy. Dotyczy to również kwestii bycia 
osądzanym tak, jak sądzimy (Mt. 7:2). 

Drugie greckie słowo „apoluo” (Strong G630) oznacza mniej więcej to 
samo, ponieważ można go porównać do „uwolnić”, „odłożyć”, 
„odesłać”. 

A oni milczeli. On zaś ujął go, uzdrowił i odprawił. (apoluo)  
(Łk 14:4 BW 1975). 

Poniższy werset ukazuje bliskość w znaczeniu aphiemi i apoluo:  

Wtedy pan ulitował się nad owym sługą, uwolnił (apoluo) go 
i dług mu darował (aphiemi)  (Mt 18:27 BW 1975).  

Te greckie słowa odnoszą się do dzieła, którego Bóg dokonuje w sercu i 
umyśle wierzących, którzy przyjmują to, co Jezus dla nich zrobił. 

Streszczenie 

Musimy zrozumieć, że przebaczenie jest transakcją pomiędzy dwiema 
stronami. Jest przebaczający, ten, który ofiarowuje i daje przebaczenie, 
i jest przebaczony, ten, który otrzymuje przebaczenie. Przebaczenie to 
nie tylko to, że Bóg nam przebacza, ale proces, dzięki któremu On nam 
przebacza, a my to przebaczenie przyjmujemy i w rezultacie czujemy, 
że nam przebaczono. Jesteśmy wolni od poczucia winy i doceniamy 



11 
 

Boga. Jest oczywiste, że biblijne przebaczenie jest transakcją 
dwustronną. 

 

   

 

 

 

2. Biblijne przebaczenie: kwestia prawna? 

Czy przebaczenie grzechów przez 
Boga jest kwestią prawną? Wiele 
osób, myśląc o przebaczeniu, 
wyobraża sobie księgę rachunkową 
lub jakiś system księgowy w niebie, 
w którym zapisywany jest każdy 
grzech, a po wyznaniu jest on 
usuwany. A jeśli tak nie jest, 
grzesznik będzie musiał spełnić ten 
warunek na sądzie i zapłacić 
odpowiednią karę, którą według 
niektórych jest wieczna śmierć, a 
dla wielu wieczność w piekle. 

 

 

  Przebaczający                                   Przebaczony  
 
  daje przebaczenie                              otrzymuje przebaczenie  
     (charizomai)                                             (aphiemi, apoluo) 

Bóg zawsze przebacza                             my nie zawsze akceptujemy 
lub  nawet nie wiemy że nam 

                                                                       przebaczono  
 



12 
 

Dobrowolne przebaczenie 

Jednakże, jak już wspomniano, Bóg przebacza każdy grzech. Jeśli 
grzech zostanie naprawdę odpuszczony, nie ma długu do spłacenia. 
Ustalmy, że Bóg przebacza dobrowolnie, bez warunków wstępnych. 
Szymon - faryzeusz, wydał kolację, podczas której kobieta w akcie 
wdzięczności namaściła stopy Jezusa drogimi perfumami. W 
odpowiedzi na myśli Szymona Jezus rzekł do niego: 

Pewien wierzyciel miał dwóch dłużników. Jeden był dłużny 
pięćset denarów, a drugi pięćdziesiąt. A gdy oni nie mieli z 
czego oddać, obydwom darował. Który więc z nich będzie go 
bardziej miłował? A Szymon odpowiadając, rzekł: Sądzę, że 
ten, któremu więcej darował. A On mu rzekł: Słusznie 
osądziłeś (Łk 7:41-43 BW 1975). 

Szymon - faryzeusz, wydał kolację, podczas której kobieta w akcie 
wdzięczności namaściła stopy Jezusa drogimi perfumami. W 
odpowiedzi na myśli Szymona Jezus rzekł do niego: 

Pewien wierzyciel miał dwóch dłużników. Jeden był dłużny 
pięćset denarów, a drugi pięćdziesiąt. A gdy oni nie mieli z 
czego oddać, obydwom darował. Który więc z nich będzie go 
bardziej miłował? A Szymon odpowiadając, rzekł: Sądzę, że 
ten, któremu więcej darował. A On mu rzekł: Słusznie 
osądziłeś (Łk 7:41-43 BW 1975). 

Szymon, któremu Jezus opowiedział tę historię nie mógł przeoczyć, że 
była ona zastosowana do jego osoby, jako jednego z dłużników – tego 
mniej wdzięcznego – a jednak przesłanie było takie, że jemu również 
zostało przebaczone, mimo że żywił negatywne uczucia do tej kobiety 
(którą uważał za grzesznice) i wobec samego Chrystusa. Tak, Bóg 
przebacza dobrowolnie: 



13 
 

On, który nawet własnego Syna nie oszczędził, ale go za nas 
wszystkich wydał, jakżeby nie miał z nim darować nam 
wszystkiego? (Rz 8:32 BW 1975).  

Zauważ, że „darować” zostało przetłumaczone ze słowa charizomai. 
Dobrowolne przebaczenie oznacza bez ceny i bez warunków 
wstępnych.  

I was, którzy umarliście w grzechach i w nieobrzezanym 
ciele waszym, wespół z nim ożywił, odpuściwszy 
(charizomai) nam wszystkie grzechy; (Kol 2:13 BW 1975). 

Bóg udzielił Kolosanom przebaczenia (charizomai), gdy byli jeszcze 
martwi w swoich grzechach. To było przed jakimkolwiek wyznaniem z 
ich strony. 

Znosząc jedni drugich i przebaczając (charizomai)sobie 
nawzajem, jeśli kto ma powód do skargi przeciw komu: Jak 
Chrystus odpuścił (charizomai) wam, tak i wy (Kol 3:13 
BW1975).  

Paweł mówi tutaj Kolosanom, że powinni sobie nawzajem przebaczać 
(jeszcze tego nie zrobili), tak jak Chrystus już im przebaczył. 

Powyższe wersety i Efezjan 4:31-32 cytowane w rozdziale 1 pokazują, 
że Bóg chętnie przebacza ze swego serca. Dużo bardziej troszczy się o 
przywrócenie relacji i pojednanie nas ze sobą, niż o karę. Zobaczmy, że 
w rzeczywistości kara spada na nas w wyniku naszej odmowy 
pojednania się z Bogiem, niczym chory pacjent, który odmawia 
leczenia u lekarza. Czy w takiej sytuacji, gdy choroba pacjenta się 
pogłębia, lekarz go karze? 

 



14 
 

Ale czy nie ma warunków koniecznych? 

Oto werset, który brzmi jak warunek konieczny do przebaczenia: 

Bo jeśli wy nie odpuścicie (aphiemi), i Ojciec wasz, który 
jest w niebie, nie odpuści (aphiemi) przewinień waszych  
(Mk 11:26 BW 1975). 

Zauważ, że na przebaczenie użyto tutaj słowa aphiemi, a nie 
charizomai. Gdyby w każdym przypadku słowo brzmiało charizomai, 
oznaczałoby to, że jeśli z serca nie udzielimy przebaczenia, Bóg nie 
zrobi tego samego wobec nas; Nie będzie miał ochoty nam przebaczyć. 
To w efekcie uzależniałoby Jego uczucia wobec nas od naszych działań. 

Gdyby to był charizomai, oznaczałoby to, że musielibyśmy jedynie 
chcieć przebaczyć lub mieć w umyśle skłonność do przebaczenia. Ale 
aphiemi wskazuje nam, abyśmy podjęli aktywny wysiłek, aby dotrzeć 
do osoby obarczonej poczuciem winy z powodu wyrządzenia nam 
krzywdy i pomóc jej uwolnić się od tego ciężaru. Nie wystarczy, że 
czujemy że przebaczyliśmy, ale ten, który nas obraził, musi czuć, że mu 
przebaczyliśmy. Trudno byłoby komuś poczuć się przebaczonym, 
gdyby zrozumiał, że przebaczenie zostało mu odmówione. 

Aby ktoś, komu przebaczyliśmy, mógł poczuć się przebaczonym, musi 
wiedzieć, że nie mamy nic przeciwko tej osobie. Wymaga to, abyśmy w 
jakiś sposób to zakomunikowali, co oczywiście powinno oznaczać, że 
faktycznie przebaczyliśmy im z głębi serca. Jeśli nie zrobimy tego 
kroku, jest prawdopodobne, że sami nie otrzymaliśmy przebaczenia od 
Boga nie dlatego, że On go nie udzielił, ale dlatego, że go nie 
przyjęliśmy, być może wierząc, że On nie przebacza. Jeśli postrzegamy 
Boga jako nieprzebaczającego, będziemy mieć taką samą postawę 
wobec innych. Jeśli nie dajemy innym znać, że otrzymali przebaczenie i 
nie uwalniamy ich od ciężaru winy, oznacza to, że nie zrozumieliśmy 
Bożego przebaczenia dla nas i dlatego nie będziemy mogli poczuć, że 



15 
 

otrzymaliśmy przebaczenie i że nasze własne brzemiona zostały 
uwolnione. 

Kluczowe jest, aby Bóg przekazał nam swój przebaczający, zawsze 
miłosierny charakter. Uczynił to w swoim Słowie. Jednakże 
postrzeganie Jego prawa jako narzuconych zakazów, a nie prawa 
zaprojektowanego dla naszej korzyści, doprowadza do tego, że 
przebaczenie jest postrzegane jako warunkowe. Narzucenie przez 
człowieka swoich własnych idei o przebaczeniu i sprawiedliwości 
Bogu, i tłumaczeniu Jego słowa zwiększyło zamieszanie. 

Sprawiedliwość i kara 

W rzeczywistości nakładanie kar nie jest nawet czymś, co robi Bóg. 
Ludzie myślą, że Bóg osobiście karze grzech z powodu ich mylnego 
wyobrażenia o Bożym miłosierdziu i sprawiedliwości. Rozumieją, że 
Bóg jest miłością i ma pełną miłości postawę wobec grzeszników, ale 
ze względu na swój atrybut sprawiedliwości nie może On pozostawić 
grzechu bez kary. Wynika to z niezrozumienia Bożej sprawiedliwości i 
Jego prawa.  

Sprawiedliwość biblijna1 polega na czynieniu tego, co właściwe, czyli 
przywróceniu prawidłowego stanu, uzdrowieniu i zbawieniu. Ma 
charakter naprawczy, a nie karny. Właściwie nie ma wersetów 
używających słowa „sprawiedliwość”2 (KJV), które potwierdzałyby, że 
sprawiedliwość oznacza ukaranie grzechu. To rozumienie 
sprawiedliwości w dużej mierze zależy od tego, przez jaki “pryzmat 
prawa3” patrzysz; jakie masz zrozumienie prawa Bożego. Czy Boże 
prawo jest naturalne – ma nas chronić i działać na naszą korzyść – czy 

 
1 https://characterofgod.org/justice-definition/ 
2 https://characterofgod.org/justice-verses/ 
3 https://characterofgod.org/law-definition/ 



16 
 

też jest ściśle legalne i wiąże się z arbitralnymi karami, które On 
nakłada?  

Jakakolwiek „kara”, o której moglibyśmy pomyśleć, że pochodzi od 
Boga, w rzeczywistości nie jest nałożona, ale jest naturalną 
konsekwencją, czymś, co wynika z samego grzechu: 

Albowiem zapłatą za grzech jest śmierć, lecz darem łaski 
Bożej jest żywot wieczny w Chrystusie Jezusie, Panu naszym 
(Rz 6:23 BW 1975). 

Angielski przekład Biblijny, Good News Translation bardziej 
przejrzyście tłumaczy ten tekst: 

Grzech bowiem płaci swoją zapłatę – śmierć, lecz 
darmowym darem Boga jest życie wieczne w jedności z 
Chrystusem Jezusem, Panem naszym (Rz 6:23, GNT). 

Źródłem śmierci jest grzech4, który ostatecznie pochodzi od szatana, a 
nie od Boga:  

Potem, gdy pożądliwość pocznie, rodzi grzech, a gdy grzech 
dojrzeje, rodzi śmierć (Jk 1:15 BW 1975).  

To konsekwencje grzechów, których nie chcemy się pozbyć, karzą nas, 
a nie Bóg arbitralnie wyznaczający dla nas karę. 

 

 

 

 

 
4 https://characterofgod.org/sin-destruction/ 



17 
 

Miłość i Przebaczenie 

Bóg jest miłością (1 Jana 4:8), a miłość, opisana w Liście do Koryntów, 
obejmuje: 

Nie postępuje nieprzystojnie, nie szuka swego, nie unosi się, 
nie myśli nic złego (1Kor 13:5 BW 1975). 

Nie jest nieprzyzwoita, egoistyczna i drażliwa. Nie pamięta 
doznanych krzywd (1Kor 13:5 PLNT). 

(…) nie zachowuje się niewłaściwie, nie szuka swego, nie 
jest zapalczywa, nie liczy zła; (1Kor 13:5 NBG). 

Podczas gdy wszechwiedzący Bóg o niczym nie zapomina, nie pamięta 
naszych grzechów w sensie, jak moglibyśmy powiedzieć, „Zapamiętam 
to sobie” (powiedziane pewnym tonem głosu) sugerującego groźbę 
zemsty. 

Kiedy mówimy, że Bóg przebacza dobrowolnie, nie chodzi tylko o to, 
że w pewnym momencie, zanim pokutujemy, zmienia zdanie i 
postanawia przebaczyć i przestać się na nas złościć. Nigdy nie żywił do 
nas takich uczuć. Jego prawdziwe uczucia są pokazane bardziej w 
takich wersetach:  

A gdy się przybliżył, ujrzawszy miasto, zapłakał nad nim 
(Łk 19:41 BW 1975).  

Jeruzalem, Jeruzalem, które zabijasz proroków i kamienujesz 
tych, którzy do ciebie byli posłani, ileż to razy chciałem 
zgromadzić dzieci twoje, jak kokosz zgromadza pisklęta 
swoje pod skrzydła, a nie chcieliście! (Mt 23:37 BW 1975). 

 

 



18 
 

Bóg chce tylko chronić 

Bóg chce jedynie zapewnić nam schronienie i chronić tak, jak my 
chronilibyśmy nasze własne dzieci. Czasami nie może tego zrobić, 
ponieważ będąc dżentelmenem, nie narzuca swojej obecności tam, 
gdzie nie jest ona pożądana. Takie postępowanie byłoby pogwałceniem 
naszej wolnej woli, a On nigdy tego nie zrobi. 

Zasada ta znajduje odzwierciedlenie w sytuacji ludzi przed potopem: 

Mówili Bogu: Odejdź od nas. Cóż może im uczynić 
Wszechmogący? (Hi 22:17 UBG). 

Którzy zostali porwani przed czasem, a strumień zalał ich 
grunt? Mówili do Boga: Odstąp od nas! I cóż nam może 
uczynić Wszechmocny? (Hi 22:16-17 BW 1975). 

Nie może nic zrobić dla ludzi, którzy tak wyzywająco odrzucają Jego 
obecność. 

Wymazanie grzechu 

Pomysł zakrywania grzechów w sensie prawnym jest czasami określany 
jako wymazywanie grzechów lub, częściej, wymazywanie rejestru 
grzechów. Wiąże się to z procesem, który wiele wieków temu prorok 
Daniel określił jako oczyszczenie świątyni: 

I powiedział do mnie: Aż do dwóch tysięcy trzystu 
wieczorów i poranków. Wtedy świątynia zostanie 
oczyszczona (Dn 8:14 UBG). 

Ale wymazywanie grzechów można również rozumieć nie jako 
wymazywanie fizycznego zapisu grzechów w niebie, ale jako proces 
usuwania z poszczególnych osób winy i wstydu za grzech, a nawet 
skłonności do grzechu. Drugi pogląd ma znacznie więcej biblijnego 



19 
 

uzasadnienia. Wersety takie jak ten nie mówią o przenoszeniu lub 
usuwaniu zapisów: 

Jak daleko jest wschód od zachodu, Tak oddalił od nas 
występki nasze (Ps 103:12 BW 1975). 

Nie możesz usunąć grzechu (wydarzenia historycznego), ale możesz 
usunąć skłonność i chęć popełnienia grzechu. 

Jest to zatem wymazywanie grzechów z ludzi, a nie z ksiąg 
metrykalnych5.  

(Dla zainteresowanych, zobacz szczegółowe studium procesu 
oczyszczania świątyni w języku angielskim.)6  

Nie prawne, ale relacyjne 

Jeśli bowiem, będąc nieprzyjaciółmi, zostaliśmy pojednani z 
Bogiem przez śmierć Syna jego, tym bardziej, będąc 
pojednani, dostąpimy zbawienia przez życie jego. A nie tylko 
to, lecz chlubimy się też w Bogu przez Pana naszego, Jezusa 
Chrystusa, przez którego teraz dostąpiliśmy pojednania (po 
angielsku atonement) (Rz 5:10-11 BW 1975). 

Zauważ w tym wersecie, że to my jesteśmy pojednani z Bogiem; Bóg 
nie musi się z nami pojednać. Pojednanie jest tylko w jednym kierunku. 
Dostąpienie ,,atonement”7 (w.11) określane jest mianem pojednania. To 
jedyne użycie słowa „pojednanie” w Nowym Testamencie zostało 
przetłumaczone z formy rzeczownikowej greckiego czasownika 
oznaczającego „pojednać”. Pochodzenie słowa „atonement” w języku 
angielskim oznaczało bycie w stanie pojednania lub bycie „w jedności” 

 
5 https://characterofgod.org/records-of-heaven/ 
6 https://characterofgod.org/daniel-814-the-cleansing-of-the-sanctuary/ 
7 https://characterofgod.org/atonement-definition/ 



20 
 

(po angielsku “at-one) czyli bycie w zgodzie z inną osobą. Pierwotnie 
nie miało to nic wspólnego z legalną zapłatą za grzech, ale z biegiem 
wieków jego znaczenie uległo zniekształceniu. 

Jeśli grzechy danej osoby zostaną przeniesione na niewinnego 
substytuta (dobrowolnie lub nie), a następnie ten substytut zostanie 
uznany za winnego tych grzechów i zabity za nie, to czy grzechy 
rzeczywiście zostały przebaczone? Przebaczenie oznacza, że 
przebaczający uwalnia przebaczającego (grzesznika) od wszelkich 
konsekwencji, które mogą zostać nałożone. Teologia, która wymaga 
przeniesienia winy i zapłaty śmiercią, czyni Boga bezlitosnym i zawsze 
wymagającym zapłaty. Bardziej skrajne rozumienie obejmuje ideę 
ułagodzenia8 (Boga) – że Bóg wymagał (a być może nawet osobiście 
narzucił) cierpienia i śmierć, zanim przebaczy. Takie nauki odwróciły 
wiele osób od Boga i uniemożliwiły im czuć się przebaczonym. 

Teologię ułagodzenia odzwierciedla ten werset: 

Lecz on nasze choroby nosił, nasze cierpienia wziął na 
siebie. A my mniemaliśmy, że jest zraniony, przez Boga 
zbity i umęczony (Iz 53:4 BW 1975). 

Zauważcie jednak, że nie jest tam powiedziane, że Zbawiciel został 
zbity przez Boga, ale jedynie, że tak sądzono lub ceniono, że tak było. 
Biblijne przebaczenie nie jest kwestią prawną. 

 

 

 

 
8 https://characterofgod.org/appease-definition/ 



21 
 

3. Biblijne przebaczenie: jego związek z grzechem 

Co, jak powszechnie jest rozumiane, dzieje się po tym, jak zgrzeszymy, 
ale zanim Bóg udzieli nam przebaczenia? Pokuta i spowiedź. Wtedy 
Boże przebaczenie zostanie udzielone; On przebaczy i pobłogosławi – 
ale nie wcześniej. 

Jakie jest powszechne zrozumienie postawy Boga wobec nas, zanim 
pokutujemy i wyznajemy grzechy oraz zanim nam przebaczy? Być 
może, że jest na nas zły lub zdenerwowany. A jaka jest postawa Boga 
wobec nas (w powszechnym rozumieniu) po tym, jak odpokutujemy? 
Jest z nas zadowolony, przychylny nam i gotowy nam błogosławić. 
Zasadniczo jest gotowy przebaczyć, my pokutujemy i „przyznajemy 
się”, a wtedy On przebacza i może nam pobłogosławić. Ale czy 
naprawdę tak jest? Czy stopień Bożej miłości do nas i pragnienia, aby 
się o nas troszczyć, zależy od naszego zachowania? Czy odpowiada to 
Twojemu rozumieniu i definicji przebaczenia? Rozważ ten werset: 

Albo może lekceważysz bogactwo jego dobroci i 
cierpliwości, i pobłażliwości, nie zważając na to, że dobroć 
Boża do upamiętania cię prowadzi? (Rz 2:4 BW 1975). 

Co według tego wersetu jest pierwsze – dobroć Boga czy coś z naszej 
strony? Dobroć Boga. Jeśli dobroć Boga prowadzi nas do pokuty, to 
Jego dobroć musi być na pierwszym miejscu. Czy to możliwe, że 
wyznanie grzechów i pokuta wynikają z uznania, jak dobry był dla nas, 
że nigdy nie był na nas zły, ale zawsze chciał dla nas tego, co 
najlepsze?  

Albowiem tak Bóg umiłował świat, że Syna swego 
jednorodzonego dał, aby każdy, kto weń wierzy, nie zginął, 
ale miał żywot wieczny (J 3:16 BW 1975). 



22 
 

Bóg dał Swojego Syna, zanim przyszliśmy i potrzebowaliśmy 
przebaczenia. Nawet gdy grzech zaraził całą ludzkość, Bóg podjął 
działania, aby nas zbawić: 

Bóg zaś daje dowód swojej miłości ku nam przez to, że 
kiedy byliśmy jeszcze grzesznikami, Chrystus za nas umarł 
(Rz 5:8 BW 1975). 

Wersety te wskazują, że Bóg umiłował świat, zanim dał Swojego Syna 
na śmierć za nasze grzechy, co nie sugeruje żadnego warunku 
wstępnego. 

Przebaczenie i dług 

Przyjrzyjmy się dalszym cytatom na temat przebaczenia, aby 
zobaczyć, jak to działa. Kolosan 2 ma wiele do powiedzenia na temat 
przebaczenia: 

I was, gdy byliście umarłymi w grzechach i w nieobrzezaniu 
waszego ciała, razem z nim ożywił, przebaczając wam 
wszystkie grzechy; Wymazał obciążający nas wykaz zawarty 
w przepisach, który był przeciwko nam, i usunął go z drogi, 
przybiwszy do krzyża; (Kol 2:13-14 UBG).  

I was, którzy umarliście w grzechach i w nieobrzezanym ciele 
waszym, wespół z nim ożywił, odpuściwszy (charizomai) 
nam wszystkie grzechy; Wymazał obciążający nas list dłużny, 
który się zwracał przeciwko nam ze swoimi wymaganiami, i 
usunął go, przybiwszy go do krzyża; (Kol 2:13-14 BW 1975). 

Czym jest ten „list dłużny”, który unieważnił i przybił do krzyża? 
Skąd on się wziął? Od kogo to wziął? 

W Wersji Króla Jakuba Kolosan 2:14 mówi o Chrystusie 
„wymazującym pismo rozporządzeń, które było przeciwko nam”. 



23 
 

Greckie słowo oznaczające „pismo” (ręczne) to cheirographon, co 
było ręcznie pisanym dokumentem pełniącym funkcję weksla 
(zobowiązanie do zapłacenia jakiejś sumy, lub długu). Nie chodziło tu 
o samą ustawę, ale o wykaz zarzutów postawionych danej osobie, 
zapis jej zadłużenia (ten wykaz zapisany jest w naszych sumieniach- 
dopisek tłumacza) Dlatego umorzenie długu odnosi się do Bożego aktu 
wzięcia naszego długu za grzech i wymazania go. 

Skąd wzięto dług? 

Konkretnie, skąd został zaciągnięty dług? Prorok Jeremiasz daje nam 
wskazówkę:  

Grzech Judy jest zapisany rylcem żelaznym, ostrzem 
diamentowym wyryty na tablicy ich serca i na narożnikach 
ich ołtarzy (Jr 17:1 BW 1975). 

Do czego nawiązuje Biblia, mówiąc, że mamy zapis grzechów w swoim 
sercu? Po prostu mamy sumienie, które dręczy nas poczuciem winy i 
potępienia, gdy rozumiemy, że nasze działania i zachowania są 
niezgodne z tym, co słuszne. Przebaczenie, jakiego doświadczamy, 
wiąże się z wymazaniem naszego zadłużenia i usunięciem go z naszego 
sumienia, uwalniając nas w ten sposób od naszej wewnętrznej winy! 
Bóg dokonał w nas tej cudownej przemiany poprzez naszą wiarę w 
śmierć Jego Syna. Taki był motyw Boga, który dał Jezusa światu. 
Śmierć Chrystusa nie miała na celu ułagodzenia jakiejkolwiek 
wrodzonej złośliwości w sercu Boga ani nakłonienia Go do 
przebaczenia, ale wyzwolenie nas od psychologicznych konsekwencji 
grzechu i umożliwienie nam doświadczenia przebaczenia. Poniższy 
fragment omawia tę kwestię: 

O ileż bardziej krew Chrystusa, który przez Ducha 
wiecznego ofiarował samego siebie bez skazy Bogu, 



24 
 

oczyści sumienie nasze od martwych uczynków, abyśmy 
mogli służyć Bogu żywemu (Hbr 9:14 BW 1975).  

Krew Chrystusa oczyszcza nasze sumienia z winy za nasze „martwe 
uczynki” (uczynki, które prowadzą do śmierci), tak że grzechy te nie 
obciążają już naszych sumień. Zauważ, że to 
nasze sumienia zostają oczyszczone, a nie 
księgi metrykalne w niebie. Poczucie winy i 
wstyd zniknęły. Cóż za cudowna ulga! To 
zmienia nas, nie Jego! W jaki sposób krew 
Chrystusa oczyszcza twoje sumienie? Krew 
jest zwykle uważana za oczyszczającą zapis 
grzechu. Niektórzy wyobrażają sobie to tak: 

Trudno jednak uważać przelaną krew za coś oczyszczającego. Pismo 
Święte mówi, że krew jest metaforą życia: 

Gdyż życie ciała jest we krwi, a Ja dałem wam ją do użytku 
na ołtarzu, abyście dokonywali nią przebłagania za dusze 
wasze, gdyż to krew dokonuje przebłagania za życie      
(Kpł 17:11 BW 1975). 

Moglibyśmy myśleć o pojednaniu poprzez krew, jak na powyższym 
obrazku, ale nie pasuje to do pierwotnego znaczenia pojednania (ang. 
atonement). Jednakże życie (symbolizowane przez krew) Chrystusa 
mogłoby osiągnąć pojednanie (stan jedności z Nim), ponieważ miłośc 
wyrażona w Jego życiu, pokazuje nam, że jest po naszej stronie, że jest 
godny naszego zaufania i to jedna nas z Nim. Dla kontrastu fakt, że 
ludzkość ukrzyżowała kochające źródło światła naszego świata, 
również kreśli żywy obraz prawdy o naszej cielesnej naturze. Otwiera w 
naszym umyśle głębsze zrozumienie i przekonanie o naszej grzeszności, 
co jest konieczne do pełnej pokuty, a tym samym pełnego przebaczenia 
i uzdrowienia. 



25 
 

„Usunął go z drogi”- z czyjej drogi usunął obciążający nas 
wykaz (dług)? 

Dokonując w nas tego wielkiego dzieła, Jezus „usunął z drogi”, 
obciążający nas wykaz, nasze zadłużenie. Z czyjej drogi? Rozważ 
następujące pytania: Czy kiedykolwiek byłeś winien komuś coś, czego 
nie byłbyś w stanie spłacić? Czy to wpłynęło na twoją relacje z tą 
osobą? Czy widząc ją celowo odwróciłeś się w drugą stronę lub 
przynajmniej unikałeś tematu długu?  

Bez krzyża nasze zadłużenie uniemożliwiłoby nam kiedykolwiek 
zbliżenie się do Ojca. Nie dlatego, że Ojciec zarzucałby nam nasze 
długi, lub odwrócił się od nas, ale dlatego, że za każdym razem, gdy 
spotykalibyśmy go, pojawiałaby się przed nami nasza ogromna wina. 
Nasz dług nadal byłby nam przeszkodą. 

Nigdy nie moglibyśmy zbliżyć się do Niego z powodu poczucia winy 
wynikającego z naszego długu wobec Niego.  

Jezus umarł, aby nas zbawić. Został ukrzyżowany za nas. To dla 
naszego odkupienia i aby nasz dług mógł zostać usunięty, wziął ten 
„obciążający nas wykaz” i w przenośni przybił go do Swojego krzyża. 
To zaspokoiło koncepcję długu, którą mamy w umysłach i która 
powstrzymuje nas od wiary, że możemy pojednać się z Bogiem. Nigdy 
nie powinniśmy się bać, że jesteśmy coś winni Bogu i dlatego nie 
możemy się do Niego zbliżyć. Powinniśmy raczej zwrócić się do Niego 
natychmiast, gdy popadniemy w grzech. Skorzystaj z odpowiedniej 
obietnicy, takiej jak: 

Nie bój się, bom Ja z tobą, nie lękaj się, bom Ja Bogiem 
twoim! Wzmocnię cię, a dam ci pomoc, podeprę cię prawicą 
sprawiedliwości swojej ( Iz 41:10 BW 1975). 

 



26 
 

Oczyszczenie wiąże się z przebaczeniem 

Apostoł Jan również mówi o przebaczeniu w tym dobrze znanym 
wersecie: 

Jeśli wyznajemy grzechy swoje, wierny jest Bóg i 
sprawiedliwy i odpuści nam grzechy, i oczyści nas od 
wszelkiej nieprawości (1J 1:9 BW 1975). 

Jan nie mówi tu o przebaczeniu, które dokonuje się w sercu Boga. Nie 
powinniśmy sądzić, że serce Boga jest zamknięte dla grzeszników, 
dopóki nie wyznają grzechów. Wielu wierzy i naucza tego kłamstwa o 
Bogu. Nie trzyma nas na dystans, dopóki nie zrobimy pierwszego kroku 
w kierunku pojednania. Bóg dobrowolnie przebaczył nam z czułości 
swego serca na długo przed tym, zanim po raz pierwszy pomyśleliśmy 
o wyznaniu czegokolwiek. Werset ten odnosi się do pracy polegającej 
na usuwaniu naszego uczucia zadłużenia, a następnie pójściu dalej, aby 
usunąć grzech i nieprawość; dzieje się to w nas, a nie w Nim. Zatem 
użyte tutaj słowo to aphiemi. 

Zwróć uwagę na to, co mówi sam werset: „aby oczyścić nas od 
wszelkiej nieprawości”. To przebaczenie ponownie koncentruje się na 
oczyszczającym dziele, którego Bóg dokonuje w nas. To kwestia 
dostrzeżenia naszej potrzeby usunięcia poczucia winy i wstydu i 
pozwoleniu Bogu uczynić to dla nas. Zarówno przebaczenie, jak i 
oczyszczenie dokonują się w naszych umysłach i Bóg nie będzie 
ingerował w to, co się w nich dzieje. On wykona tę pracę tylko wtedy, 
gdy Mu na to pozwolimy. 

 

 



27 
 

Umorzenie grzechów (po angielsku „remission of sins”- 
remisja) 

W powiązaniu z tym tematem użyto też innego słowa, które jest ściśle 
związane z przebaczeniem. W języku angielskim użyto słowa 
„remission” (remisja) - zostało ono przetłumaczone z greckiego 
rzeczownika aphesis (Strong G859) i pochodzi od czasownika aphiemi. 
Zauważ, że w poniższym wersecie remisja jest bardzo wyraźnie 
wyrażona jako odebrana, a nie udzielona: 

Temu wszyscy prorocy świadectwo wydają, iż przez imię 
jego odpuszczenie grzechów weźmie każdy, co w niego 
wierzy (Dz 10:43 PBG).  

Temu wszyscy prorocy wydają świadectwo, że przez jego 
imię każdy, kto w niego wierzy, otrzyma przebaczenie 
grzechów (Dz 10:43 UBG). 

To wiara w Boże przebaczenie, osoby której jest przebaczane, 
powoduje uwolnienie go od grzechów. To nie jego wiara powoduje, że 
Bóg mu przebacza. Bóg już mu przebaczył; Naszym zadaniem jest 
wierzyć, że tak jest i uzyskać psychologiczną wolność od winy za 
grzech. 

To samo słowo zostało użyte w tym wersecie: 

Zgodnie z tymi słowami w odludnych okolicach nad Jordanem 
rozpoczął swoją działalność Jan Chrzciciel. Wzywał on ludzi do 
przyjęcia chrztu opamiętania dla dostąpienia przebaczenia grzechów 
(Mk 1:4 SNP). 

Chrzest to znacznie więcej niż tylko woda oczyszczająca powierzchnię 
skóry. Chrzest ma pomóc nam utożsamić się ze śmiercią, pogrzebem i 
zmartwychwstaniem Jezusa. Dlatego biblijny chrzest polega na 
całkowitym zanurzeniu. Jakbyś umarł (śmierć), jesteś pogrzebany pod 



28 
 

wodą (pochówek) i podniesiony (zmartwychwstanie) z wody. Jest to 
piękny symbol śmierci dla siebie i nowego życia w Chrystusie. 

Teraz też chrzest, będąc tego odbiciem, zbawia nas – nie jest 
usunięciem cielesnego brudu, ale odpowiedzią czystego 
sumienia wobec Boga – przez zmartwychwstanie Jezusa 
Chrystusa (1P 3:21 UBG).  

Ulga, jaką odczuwa grzesznik, polega na uświadomieniu sobie, że Bóg 
nie ma nam za złe naszych grzechów; że On naprawdę przebacza. 
Zaczynamy rozumieć, że śmierć Jezusa nie była formą ułagodzenia; nie 
po to, aby zapłacić karę prawną, jakiej zażądał Bóg, ale raczej po to, 
aby zademonstrować Bożą miłość do nas. Biblia Króla Jakuba oddaje 
to (1 P 3:21) jako „dobre sumienie wobec Boga”. 

Czy umorzenie (remisja) jest warunkowa? 

Wydaje się jednak, że z odpuszczeniem (umorzeniem) grzechów wiąże 
się pewien warunek, jak sugerują te wersety:  

To bowiem jest moja krew nowego testamentu, która wylewa 
się za wielu na przebaczenie (po angielsku „remission”) 
grzechów (Mt 26:28 UBG).  

A według zakonu niemal wszystko bywa oczyszczane 
krwią, i bez rozlania krwi nie ma odpuszczenia (remission) 
(Hbr 9:22 BW 1975).  

Wygląda na to, że potrzebne są ofiary, krew i śmierć. Jednak nawet to 
zostało bardzo źle zrozumiane. Rozważ te wersety:  

Nie chcesz ofiar krwawych i darów, Ale dałeś mi otwarte uszy; 
Nie żądasz całopalenia i ofiary zagrzesznej (Ps 40:6 BW 1975). 



29 
 

Gdyż nic nie powiedziałem waszym ojcom, gdy ich 
wyprowadzałem z ziemi egipskiej, nic też nie nakazałem im w 
sprawie całopaleń i ofiar krwawych (Jr 7:22 BW 1975).  

A każdy kapłan sprawuje codziennie swoją służbę i składa 
wiele razy te same ofiary, które nie mogą w ogóle zgładzić 
grzechów; (Hbr 10:11 BW 1975). 

Istnieje wiele innych wersetów pokazujących, że Bóg nie wymagał 
ofiar, aby nam przebaczyć. Ale dał je, ponieważ my potrzebowaliśmy 
ich, aby zrozumieć, że otrzymaliśmy przebaczenie. Ludzkość 
potrzebowała widzialnego znaku, który pomógłby mu sięgnąć z wiarą 
ku Bogu. Istnieje wiele biblijnych przykładów tego, że Bóg 
dostosowuje się do potrzeb człowieka.9 

Dzieje się tak dlatego, że nasza natura jest tak zdeprawowana przez 
strach przed Bogiem wynikającym z grzechu, że czuliśmy, że potrzebne 
są ofiary, zanim będziemy mogli otrzymać przebaczenie. Świadczy o 
tym dominacja ofiar w starożytnych kulturach pogańskich 
(poszukujących pewności przebaczenia). Nie wystarczyło, że Bóg 
powiedział nam, że otrzymaliśmy przebaczenie; potrzebowaliśmy 
jakiejś widocznej reprezentacji, żeby to urzeczywistnić. 

Bóg nigdy nie potrzebował oglądać krwi i śmierci, zanim mógł 
zapragnąć przebaczyć grzech. 

 

 

 
9 https://characterofgod.org/love-allows-for-growth/ 



30 
 

4. Biblijne przebaczenie: kilka przykładów 

Przyjrzyjmy się kilku historiom i ilustracjom, które pomogą lepiej 
zrozumieć biblijne przebaczenie i sposób, w jaki Bóg próbował tego 
nauczać.  

Abram  

Dobrym przykładem człowieka odczuwającego potrzebę złożenia 
ofiary był Abram. Bóg powiedział Abramowi (przemianowanemu na 
Abraham w Księdze Rodzaju 17), że jego potomstwo będzie jak 
gwiazdy, a Abram „(...) uwierzył Panu (…)” (Rdz 15:6). Nie żądał ani 
nie otrzymał żadnego znaku (jako dowodu). Kiedy jednak Bóg 
ofiarował mu ziemię, Abram zareagował inaczej, wyrażając 
wątpliwości, prosząc o znak: 

Potem rzekł do niego: Jam jest Pan, który cię wywiódł z Ur 
chaldejskiego, aby ci dać tę ziemię w posiadanie. A on 
odpowiedział: Panie Boże, po czym poznam, że ją posiądę? 
(Rdz 15:7-8 BW 1975). 

Abram, któremu brakowało wiary 
w obietnicę i nie był w stanie po 
prostu uwierzyć Bogu na Jego 
słowo, poprosił o wizualny znak, 
który pomógłby mu uwierzyć. W 
odpowiedzi Bóg nakazał mu złożyć 
w ofierze zwierzęta i podzielić je 
na pół, zgodnie z ówczesnymi 
zwyczajami kulturowymi: 

On zaś rzekł: Sprowadź mi trzyletnią jałówkę i trzyletnią 
kozę, i trzyletniego barana, nadto synogarlicę i gołębicę. I 
sprowadził mu to wszystko, i rozciął na poły, i położył jedną 



31 
 

połać naprzeciw drugiej, lecz ptaków nie dzielił. Wtedy 
zleciały ptaki drapieżne do padliny, lecz Abram je odpędził. 
A gdy zachodziło słońce, ogarnął Abrama twardy sen, wtedy 
też opadły go lęk i głęboka ciemność (Rdz 15:9-12 BW 
1975). 

Kto potrzebował tego rytuału, Bóg czy Abram? Widzimy, że Bóg 
obiecał Abramowi bez żadnych warunków, bez potrzeby rytuału, ale 
Abram nie mógł w to uwierzyć. Potrzebował czegoś, co pomogłoby mu 
uwierzyć, a Bóg „dostosował” się do tego. Wiemy, że nie tak chciał 
Bóg, na podstawie Jego wypowiedzi o niewymaganiu ofiar. Z powodu 
tego rytuału: „ogarnął go strach wielkiej ciemności”. Ta groza i 
ciemność nie pochodziły od Boga. Tu mamy do czynienia z Bożą 
obietnicą dotyczącą ziemi, ale te same zasady można zastosować 
odnośnie przebaczenia – człowiek potrzebował zapewnień, że Bóg 
przebaczy i Bóg łaskawie mu go udzielił. 

System ofiarny 

Bóg w swojej niesamowitej mądrości był w stanie zaspokoić potrzeby 
Abrama, a później Izraela, nauczając jednocześnie wspaniałych zasad 
prawdy. System ofiarny w świątyni, dany przez Mojżesza, został dany, 
aby zapewnić człowieka, że może otrzymać przebaczenie, mimo że: 

Jest bowiem rzeczą niemożliwą, aby krew wołów i kozłów 
mogła gładzić grzechy (Hbr 10:4 BW 1975). 

We wcześniejszych wersetach widzieliśmy, że Bóg nie chciał ofiar. To 
człowiek uważał, że w odpowiedzi na grzech żądana jest śmierć. 
Dlatego w miłosierdziu Bóg stworzył system ofiarny, aby uwzględnić 
niezrozumienie człowieka, aby człowiek mógł uwierzyć, że otrzymał 
przebaczenie. Służba świątynna to system, który Bóg dał Mojżeszowi, 
aby dać narodowi izraelskiemu możliwość poradzenia sobie z grzechem 



32 
 

i poczucie, że jest w bliskim kontakcie z Bogiem (Bóg był i 
rzeczywiście jest blisko nas, ale niewiara sprawia, że dostrzegamy, że 
jest On od nas oddalony). 

Służba w świątyni była wizualnym środkiem nauczania prawd 
duchowych i niesienia przebaczenia grzesznikowi i narodowi. Niestety, 
podobnie jak wiele innych przypadków interakcji Boga z nami, wkrótce 
zostało to źle zrozumiane i stało się pustym rytuałem. Nie wchodząc w 
szczegóły nabożeństw świątynnych, chodzi o to, że miały one na celu 
nauczanie większej rzeczywistości. 

Przyjrzyjmy się innym przykładom, gdzie Bóg miał trudności z 
zapewnieniem człowieka o swoim przebaczeniu nawet od pierwszej 
chwili, gdy tego potrzebował – był to trudny czas nie z powodu Jego 
ograniczeń, ale z powodu człowieka. 

Adam  

Kiedy Bóg przyszedł na spotkanie z Adamem i Ewą w ogrodzie, ukryli 
się, a Adam odpowiedział na Boże wezwanie, mówiąc:  

A on odpowiedział: Usłyszałem szelest twój w ogrodzie i 
zląkłem się, gdyż jestem nagi, dlatego skryłsię (Rdz 3:10 BW 
1975). 

 Czy troska Adama o nagość wynikała z braku ubrania, czy też z 
powodu ujawnienia jego grzechu? Nagość fizyczna nie wydawała się 
być problemem:  

A człowiek i jego żona byli oboje nadzy, lecz nie wstydzili 
się (Rdz 2:25 BW 1975).  

Wygląda na to, że zdemaskowanie, którego obawiał się Adam, nie było 
fizyczną obawą. Zwróć uwagę na reakcję Boga:  



33 
 

Wtedy rzekł Bóg: Kto ci powiedział, że jesteś nagi? (…)  
(Rdz 3:11 BW 1975). 

Zasadniczo Bóg mówił: „Nie powiedziałem ci, że jesteś nagi; nie 
wytykam ani nie potępiam twojego grzechu; nie chcę sprawić ci wstydu 
i zażenowania”. 

Ale Adam nigdy nie prosił o przebaczenie. Bóg był gotowy przebaczyć, 
ale Adam nie chciał tego przyjąć i tak nie uwierzyłby Bogu, ponieważ 
Adam wchłonął kłamstwo szatana, a następnie ze strachu ukrył się 
przed swoim Ojcem Niebieskim. To właśnie odziedziczyła reszta 
ludzkości – bojaźń Bożą i przekonanie, że Boga trzeba przebłagać. 

Kain 

Wielu czuje się jak Kain, który powiedział:  

Wtedy rzekł Kain do Pana: Zbyt wielka jest wina moja, by 
można mi ją odpuścić (Rdz4:13 BW 1975).  

Oto wersje, które tłumaczą to podobnie:  

I rzekł Kain do Pana Boga: Zbyt wielka jest moja zbrodnia, 
abym mógł otrzymać przebaczenie (Rdz 4:13, tłumaczenie 
Septuaginty Brenton).  

I rzekł Kain do Pana: Zbyt wielka jest moja zbrodnia, aby 
mogła być przebaczona (Rdz 4:13, Lamsa). 

Zatem w tym przypadku nie było tak, że Bóg nie mógł przebaczyć, ale 
że Kain nie mógł tego przyjąć, być może dlatego, że nie mógł uwierzyć, 
że Bóg jest tak miłosierny. Chociaż poczucie winy ma prowadzić nas 
do Boga, abyśmy otrzymali pewność przebaczenia i odnowienia relacji, 
wiele osób pozwala, aby doprowadziło ich to do zniechęcenia i 
rozpaczy – głównie z powodu niezrozumienia kochającego, zawsze 



34 
 

miłosiernego charakteru Boga – nie wierzą, że Bóg przebacza 
dobrowolnie. 

Jakub 

Jakub przez całe życie zmagał się z poczuciem winy za swoje grzechy, 
zwłaszcza za oszukanie ojca i inne przypadki oszustwa. (Imię „Jakub” 
oznacza „uzurpator”, czego Jakub dokonał poprzez swoje oszustwa.) 
Punkt zwrotny w jego życiu nastąpił w noc poprzedzającą spotkanie ze 
swoim bratem Ezawem: 

Jakub zaś pozostał sam. I mocował się z nim pewien mąż aż 
do wzejścia zorzy. A gdy widział, że go nie przemoże, 
uderzył go w staw biodrowy i zwichnął staw biodrowy 
Jakuba, gdy się z nim mocował. I rzekł: Puść mnie, bo już 
wzeszła zorza. Ale on odpowiedział: Nie puszczę cię, dopóki 
mi nie pobłogosławisz  (Rdz 32:24-26 BW 1975). 

Opisane to jest jako fizyczne zapasy, ale co więcej, Jakub desperacko 
potrzebował błogosławieństwa pewności przebaczenia. Kiedy w końcu 
to otrzymał, otrzymał także dodatkowe zapewnienie w postaci zmiany 
nazwiska:  

Wtedy rzekł: Nie będziesz już nazywał się Jakub, lecz 
Izrael, bo walczyłeś z Bogiem i z ludźmi i zwyciężyłeś 
(Rdz 32:28 BW 1975).  

Z pewnością nie zwyciężył w walce fizycznej (w. 25), ale zwyciężył w 
swoim umyśle, będąc w stanie otrzymać tak upragnione przebaczenie i 
ulgę od swego ciężaru.  

W czasie ucisku, jaki Jezus opisał przed drugim przyjściem, istnieje 
szczególny czas/okoliczność, która będzie odzwierciedlała 
doświadczenie Jakuba, gdy ludzie będą szukać pewności przebaczenia 



35 
 

w ramach przygotowań na przyjście Pana. Nazywa się to nawet 
czasem „utrapienia dla Jakuba:” 

Biada! Gdyż wielki to ów dzień, żaden do niego niepodobny. 
Jest to czas utrapienia dla Jakuba, jednak będzie z niego 
wybawiony (Jr 30:7 BW 1975). 

To nadchodzące doświadczenie (a nawet dzisiejsze życie) byłoby 
łatwiejsze, gdybyśmy mieli pewność, że Bóg jest miłosierny, nie 
potępia i że otrzymaliśmy przebaczenie. Zrozumienie, jak działa 
przebaczenie naszych grzechów, znacznie to ułatwia. 

Kobieta przyłapana na cudzołóstwie 

Przyjrzyjmy się historii kobiety przyłapanej na cudzołóstwie (Jana 8). 
Jezus, potem jak powiedział do jej oskarżycieli: „Kto z was jest bez 
grzechu, niech pierwszy rzuci na nią kamień” (werset 8) zaczął pisać 
palcem na ziemi. Wielu uważa, że to, co napisał, przywodziło na myśl 
ich własne grzechy, co doprowadziło do samopotępienia. W obawie 
przed potępieniem oskarżyciele jeden po drugim odsuwali się. Kiedy 
odeszli, Jezus zapytał ją: 

A Jezus podniósłszy się i nie widząc nikogo, tylko kobietę, 
rzekł jej: Kobieto! Gdzież są ci, co cię oskarżali? Nikt cię 
nie potępił? A ona odpowiedziała: Nikt, Panie! Wtedy 
rzekł Jezus: I Ja cię nie potępiam: Idź i odtąd już nie 
grzesz  (J 8:10-11 BW 1975). 

Jezus, objawienie charakteru Boga dla ludzkości, pokazał nam poprzez 
swoje spotkanie z cudzołożnicą i jej oskarżycielami, że postawa Boga 
wobec grzeszników jest postawą prostej i całkowitej miłości i 
przebaczenia. Być może nie czujemy, że On odnosi się do nas w ten 
sposób, ale wiara nie jest uczuciem. Naszym zadaniem jest wierzyć, że 
Bóg nas kocha i przebaczył nam pomimo naszych grzechów, bez 



36 
 

względu na to, jak mogą być ciemne. Taka musi być nasza wiara w 
Boga, niezależnie od tego, czy uważamy ją za prawdziwą, czy nie. 
Wiara w niezmienną miłość Boga, która jest sprzeczna z naszymi 
uczuciami, jest walką z samym sobą. To jest walka wiary. Pomyśl o tej 
kobiecie: czy wyznała już swoje grzechy? Nie. Czy wiedziała, że Jezus 
był Zbawicielem? Nie. Jednak Jezus przebaczył jej bez potępienia.  

W przykładach, które analizowaliśmy, trudność Boga nigdy nie 
polegała na tym, aby chcieć przebaczyć. Wyzwaniem zawsze było 
przekonanie człowieka, że otrzymał przebaczenie. 

5. Biblijne przebaczenie: ukazuje Boże serce 

Zdając sobie sprawę, że przebaczenie jest transakcją dwustronną, 
przyjrzyjmy się bliżej temu, co dzieje się w sercu Boga – na poziomie 
Jego emocji – i temu, co Bóg czuje wobec nas jako grzeszników. 
Zastanów się jeszcze raz:  

Albowiem tak Bóg umiłował świat, że Syna swego 
jednorodzonego dał, aby każdy, kto weń wierzy, nie zginął, 
ale miał żywot wieczny (J 3:16 BW 1975). 

Widzimy, że dar Syna Bożego, który za nas umarł, poprzedziła miłość, 
która istniała już w sercu Boga wobec grzeszników. To przebaczenie 
nie zaczęło się od krzyża; istniało już przed ofiarą Jezusa. Gdyby nie 
istniejąca wcześniej miłość Boga do nas, wydarzenia na krzyżu nigdy 
by nie miały miejsca. To z miłości Boga do świata dał nam swego 
jedynego Syna. Jest to kluczowa kwestia, ponieważ wielu wierzy, że 
gdyby nie krzyż, Bóg nieustannie zachowywałby w swoim sercu złość 
wobec człowieka. Wielu naucza, że to poprzez krzyż Bóg został 
przebłagany w obliczu swojej wrogości i urazy wobec człowieka. 
Jednakże krzyż nie spowodował zmiany w emocjonalnej reakcji Boga 
na nas; raczej ukazał szczere uczucia Boga do człowieka, które żywił 



37 
 

On na długo przed wydarzeniami na krzyżu. Krzyż był niezbędny dla 
nas, abyśmy mogli głębiej poczuć skruchę i uwierzyć, że otrzymaliśmy 
przebaczenie. 

Nie potępiaj siebie, gdyż Bóg tego nie robi 

Zwróć uwagę na inny fragment, który mówi o rzeczywistym 
przebaczeniu Boga:  

To nas też przekona, że pochodzimy z prawdy i upewni co 
do tego nasze serca przed Bogiem. Bo jeśli serce nas oskarża, 
Bóg stoi ponad naszym sercem — i wie wszystko. Drodzy, 
jeśli serce nas nie oskarża, zbliżamy się do Boga z ufną 
odwagą (1J 3:19-21 SNP). 

Oryginalne słowo „ufna odwaga” jest częściej tłumaczone jako 
„śmiałość” Możemy to mieć tylko wtedy, gdy nasze serce (sumienie) 
nas nie potępia. Jeśli nasze sumienie jest czyste, możemy 
rzeczywiście wykazać się śmiałością w naszej relacji z Bogiem: 

Śmiało więc zbliżajmy się do Tronu Łaski, abyśmy mogli 
doświadczać nie tylko Bożego miłosierdzia, ale i Bożej 
łaskawości, która ofiarowuje stosowną pomoc, gdy 
znajdujemy się w potrzebie (Hbr 4:16 NT NPD). 

Wydaje się, że silna więź z Bogiem zależy od tego, czy mamy czyste 
sumienie.  

Wszyscy doświadczyliśmy tego dręczącego uczucia głęboko w środku, 
gdy zrobiliśmy coś, o czym wiemy, że jest złe, prawda? Duch Boży 
przekonuje nas o grzechu (Jana 16:8), ale tylko po to, by obdarzyć nas 
łaską i uzdrowić (Rz 5:20) – nie powinniśmy sądzić, że przekonanie o 
grzechu oznacza, że Bóg nas potępia. Apostoł Jan przypomina nam, że 
kiedy dręczy nas sumienie i zmagamy się z ciężarem winy, nie 
powinniśmy sądzić, że potępienie pochodzi od Boga. Bóg jest większy 



38 
 

niż serce. Chociaż nasze serca i sumienia mogą nas potępiać, Jego duch 
przebaczenia i miłości już działa, aby uwolnić nas od konsekwencji 
grzechu. Oto parafraza 1 Jana 3:19-21: 

Takie przemienione życie jest dowodem na to, że Boży 
charakter miłości naprawdę został w nas zapisany na nowo i 
dzięki tej wiedzy możemy mieć pokój w Jego obecności, 
nawet jeśli czujemy się nieadekwatni i grzeszni. Prawda jest 
bardziej wiarygodna niż nasze uczucia, a Boża zdolność 
uzdrowienie i przywrócenie zdrowia jest większe niż nasza 
choroba, więc bądźcie odważni, bo nie ma niczego, czego 
Bóg by już nie wiedział. Zatem, moi przyjaciele, jeśli nasze 
serca i umysły zostały uzdrowione i nie potępiają nas już, nie 
będziemy się już więcej bać Boga.” (Tłumaczenie polskie,1J 
3:19-21, parafrazy przekładu, The Remedy New Testament). 

 

 

 
Ale ten pokój może zapanować w naszych sercach tylko wtedy, gdy 
zrozumiemy Jego postawę wobec nas i oczywiście będziemy mieli 
pragnienie przezwyciężenia tego grzechu. Pozwala na nasze błędy, 
ponieważ przewidział je I zapewnił nam zabezpieczenie. Dawno temu 
nauczyłem się małej sztuczki, która pomogła mi przez całe życie. Być 
może i ty się tego nauczyłeś. Sztuka polega na tym, aby nie załamywać 
się emocjonalnie, gdy zrobisz coś złego, podejmiesz złą decyzję lub 
naprawdę zepsujesz sprawę. Jesteśmy ludźmi; będziemy popełniać 
błędy. Być może będziesz musiał ponieść pewne konsekwencje z 
powodu błędów, ale przyznaj się do błędu, przyznaj, że nie jesteś 
doskonały, napraw go w dowolny sposób i żyj dalej swoim życiem. 

„możemy mieć pokój w Jego obecności, 
nawet jeśli czujemy się … grzeszni!” 



39 
 

Wierzę, że Bóg chce, żebyśmy to robili; Nie chce, żebyśmy dźwigali 
ciężary. On nam przebaczył i chce, żebyśmy przebaczyli sobie i innym. 

Czy chcemy, aby nasze dzieci przez całe życie były przygnębione 
błędami, które popełniły, gdy były młode i naiwne? By miały poczucie 
przygnębienia, że ich sukcesy nie odpowiadają standardom, które same 
sobie wyznaczyły? Czy Jezus chciał, aby Piotr zawsze popadał w 
rozpacz z powodu zaparcia się swego Mistrza? NIE! W ten sam sposób 
Bóg chce, abyśmy wiedzieli, że nie tylko kocha nas tak, jak my idealnie 
kochamy nasze dzieci, ale także jest w stanie dać nam siłę w tych 
obszarach, w których jesteśmy słabi. Dlatego Bóg powiedział do Pawła: 

Lecz powiedział do mnie: Dosyć masz, gdy masz łaskę moją, 
albowiem pełnia mej mocy okazuje się w słabości. Najchętniej 
więc chlubić się będę słabościami, aby zamieszkała we mnie 
moc Chrystusowa (2Kor 12:9 BW 1975). 

Charizomai do Aphiemi 

Rozważ logikę następującego wersetu: 

Tak, że przeciwnie, wy raczej powinniście przebaczyć mu i 
dodać otuchy, aby go przypadkiem nadmiar smutku nie 
pochłonął (2Kor 2:7 BW 1975). 

Jeśli komuś przebaczysz, to przebaczenie dokonuje się w twoim sercu, 
prawda? Niezależnie od tego, czy wpływa to na serce osoby, której 
przebaczono, musi się to wydarzyć w twoim sercu, abyś mógł jej 
przebaczyć. Czy potrafisz pocieszyć osobę, na którą wciąż jesteś 
wściekły? Nie, najpierw musisz mieć charizomai. Musisz mieć 
przebaczenie w swoim sercu. Wtedy będziesz w stanie zapewnić tej 
osobie wszelkie potrzebne pocieszenie, tak aby nie została „pochłonięta 
nadmiernym smutkiem”. To zdjęcie winy z przebaczonego to aphiemi – 
otrzymanie przebaczenia; znowu dwa etapy. 



40 
 

Test zrozumienia 

Oto mały test mający na celu sprawdzenie, czy potrafisz rozróżnić dwie 
części tego procesu. Spójrz na ten fragment: 

A komu coś odpuścicie, temu i ja odpuszczam. Ponieważ ja 
także jeśli coś odpuściłem, co odpuściłem uczyniłem to w 
obliczu Chrystusa dzięki wam (2Kor 2:10 NBG). 

Tłumacze wstawili drugie wystąpienie słowa „odpuszczam” (nie jest 
ono w oryginale), ponieważ jest ono wyraźnie sugerowane, ponieważ 
mówi „temu i ja”, co oznacza „robię to samo”.  

Pytanie brzmi, które słowo „odpuścić” występuje w wyrażeniu „A 
komu coś odpuścicie (…)?” Czy jest to charizomai (przebaczenie 
/odpuszczenie przyznane) czy aphiemi (przebaczenie/odpuszczenie 
otrzymane)? Czy jest to przebaczenie dziejące się w sercu 
przebaczającego, czy tego któremu przebaczenie jest udzielone?  

Jeśli wybrałeś charizomai, przebaczenie ze strony przebaczającego, 
dokonałeś właściwego wyboru. Prawdopodobnie odpowiedziałeś w ten 
sposób, ponieważ jest tam napisane „(wy) odpuścicie ” – Paweł mówi 
swoim słuchaczom, aby odpuścili/przebaczyli. Ale jest inny powód. 

Jeśli ty (przebaczający) przebaczysz komuś, który cię skrzywdził i to 
przebaczenie jest aphiemi, to co się stało w sercu przebaczonego? 
Poczucie winy i wstyd zostają usunięte. Czyli tak naprawdę mowa jest 
tu o tym, jaki to ma efekt na osobę, której przebaczenie jest udzielone. 
Czy zatem Paweł, który mówi w tym wersecie („Temu i ja 
odpuszczam/przebaczam) lub ktokolwiek inny, może przyjść i usunąć 
tę samą winę i wstyd ponownie? Nie, tej winy już nie ma. Nie możesz 
usunąć czegoś (winy i wstydu), co już było raz usunięte. Ale Paweł 
może mieć przebaczenie (charizomai) w swoim sercu (bez urazy wobec 
grzesznika) razem z osobą, do której pisze. 



41 
 

Bóg ma przebaczenie w swoim sercu i chce, żebyśmy o tym wiedzieli. 
Jezus powiedział: 

Niechaj się nie trwoży serce wasze; (…) Pokój zostawiam 
wam (...) (J 14:1, 27 BW 1975).  

I powiedział to natychmiast po tym, jak Piotr pochopnie oświadczył, że 
nigdy nie zaprze się Chrystusa.  

6. Biblijne przebaczenie: modląc się o nie 

Mam nadzieję, że do tej pory rozumiesz czym jest modlitwa o 
odpuszczenie grzechów. Pierwszą częścią modlitwy jest uznanie i 
wyznanie grzechów. Żal i wyznanie swoich grzechów obejmuje 
uświadomienie sobie, że jesteś uwikłany w grzech, odwrócenie się od 
niego i porzucenie go. 

Kto ukrywa występki, nie ma powodzenia, lecz kto je 
wyznaje i porzuca, dostępuje miłosierdzia (Przy 28:13 BW 
1975). 

Kiedy nie jesteś już uwikłany w grzech, nie ma powodu do winy i 
wstydu; grzech, który jest jego przyczyną, zniknął. Poczucie winy i 
wstyd są naturalnymi konsekwencjami złych działań. Zaprzestań 
wszelkich działań, które powodują poczucie winy i wstydu, a poczucie 
winy i wstyd ustaną. Brzmi to dość prosto, ale dla niektórych może 
stanowić wyzwanie. Mamy jednak biblijne obietnice Jego pomocy: 

Nie bój się, bom Ja z tobą, nie lękaj się, bom Ja Bogiem 
twoim! Wzmocnię cię, a dam ci pomoc, podeprę cię prawicą 
sprawiedliwości swojej (Iz 41:10 BW 1975). 

Dotąd nie przyszło na was pokuszenie, które by przekraczało 
siły ludzkie; lecz Bóg jest wierny i nie dopuści, abyście byli 



42 
 

kuszeni ponad siły wasze, ale z pokuszeniem da i wyjście, 
abyście je mogli znieść (1Kor 10:13 BW 1975). 

Bóg jest miłością (1 Jana 4:8) i się nie zmienia (Mal 3:6). Dlatego 
wszystko, co czyni, jest zgodne z Jego naturą, łącznie z byciem zawsze 
przebaczającym (charizomai). Zawsze czyni to, co jest miłością, ale to, 
co jest miłością, może się zmienić wraz ze zmianą okoliczności. Jeśli 
nie pozwolimy Mu zabrać winy i wstydu, to przebaczenie (aphiemi) – 
czyli uwolnienie od poczucia winy i wstydu – nie nastąpi w nas. Jednak 
w głębi serca nadal nas kocha i przebacza, a ostatecznie zrobi wszystko, 
co w jego mocy, z największą miłością dla tych, którzy uparcie nie 
przyjmują przebaczenia. Szanując wolną wolę, zezwoli aby 
konsekwencje ich wyborów dotknęły ich, mając nadzieję że 
uświadomią sobie katastrofalne skutki grzechu i że się nawrócą. 
Ostatecznie jednak ciągła odmowa porzucenia grzechu będzie miała 
wiecznie trwającą konsekwencje oddzielenia od Boga, Źródła życia. 

Transakcja dwustronna – w nieco rozszerzonym zakresie 

Wspomniałem na początku, że przebaczenie jest transakcją dwustronną, 
w której uczestniczy przebaczający i przebaczany. Chciałbym to trochę 
wyjaśnić. Chociaż zaangażowane są dwie strony, oba procesy są od 
siebie nieco bardziej niezależne, niż mogłoby się wydawać na pierwszy 
rzut oka.  

Czego się spodziewasz w odpowiedzi na modlitwę o przebaczenie 
grzechów? Musimy zdać sobie sprawę, że Bóg w swoim sercu już nam 
przebaczył, niezależnie od tego, czy to akceptujemy, czy nie, czy o tym 
wiemy, czy nie, nawet czy tego chcemy, czy nie. Jego przebaczenie, 
Jego charizomai nie zależą od tego, czy jesteśmy wystarczająco dobrzy, 
ani od naszej pokuty czy od naszego wyznania grzechów, ani nawet od 
tego, że czujemy się nędznymi grzesznikami. On nadal nas kocha, 
chętnie nam przebacza, a nawet błogosławi, co w pewnym sensie czyni 



43 
 

przez cały czas (Mt 5,45). On desperacko pragnie, abyś dzisiaj zwrócił 
się do Niego i został zbawiony na wieki. Chce zwiększyć twoje 
zrozumienie, abyś zdał sobie sprawę z głębi Jego akceptacji i miłości do 
ciebie. 

Teraz, kiedy już rozumiesz przebaczenie, módl się inteligentnie, kiedy o 
nie prosisz. Nie módl się, aby Bóg cię „charizomai” bo już to zrobił. 
Ludzie modlą się: „Proszę, proszę, Boże, proszę, przebacz mi”. Błagają 
i obiecują: „Dobry Boże, jeśli mi przebaczysz, nie zrobię tego więcej”. 
Myślą i szukają zmiany w Bogu. „Boże, proszę, czy [przestaniesz się na 
mnie złościć i] przebaczysz mi?” Nie musisz tego robić – On już ci 
przebaczył. Nie proś, aby doszło do charizomai; stało się to dawno 
temu.  

Bardziej poprawna modlitwa o przebaczenie może obejmować (nie ma 
ustalonej formuły): przyznanie się do grzechu, wychwalanie Go za Jego 
miłość i przebaczenie oraz dziękowanie za usunięcie poczucia winy i 
wstydu – czyli doświadczasz aphiemi. Aby to wszystko się wydarzyło, 
musisz poznać Jego prawo, docenić Jego miłość i przebaczenie, a także 
przestać popełniać grzech. Poczucie winy i wstyd są konsekwencją 
twoich złych działań. Więc zaprzestań tych działań! Twoja modlitwa 
naprawdę powinna skupiać się na uznaniu, jak dobry, miłosierny i 
przebaczający jest Bóg i zawsze był, i jak to ty powinieneś się zmienić, 
a nie On. 



44 
 

                  

Podczas gdy prawo, mające nas chronić, zostało wyryte w 
kamieniu, aby pokazać jego trwałość, Jezus spisał grzechy 
oskarżycieli cudzołożnicy (rozdział 8 Jana) w prochu ziemi, 
pokazując, jak gotowy był Bóg, aby je wymazać. 

Bóg zastąpi grzech w naszych sercach, pisząc tam swoje prawo, jeśli 
Mu na to pozwolimy. 

Takie zaś jest przymierze, jakie zawrę z nimi Po upływie 
owych dni, mówi Pan: Prawa moje włożę w ich serca i na 
umysłach ich wypiszę je (Hbr 10:16 BW 1975). 

Trudność w tym procesie leży po naszej stronie. W naszym życiu mogą 
istnieć grzechy, które popełniamy lub których się trzymamy, nie zdając 
sobie sprawy, że są grzechami. Nawet jeśli nie wiemy, że są to grzechy, 
może nawet nie zdajemy sobie sprawy, że istnieją lub nie akceptujemy, 
że są grzeszne, nadal nam wyrządzają krzywdę. Bóg jest gotowy 
pokazać nam te grzechy, ale może to być dla nas bolesne. Kiedy 
doświadczenia życiowe prowadzą nas do zobaczenia naszego grzechu, 
nie odwracajmy się ze strachem. Ludzie często myślą, że niewiedza jest 
błogosławieństwem, ale w przypadku grzechu tak nie jest. Kiedy 
odkryjemy w sobie grzech, radujmy się, że Duch Boży doprowadził nas 



45 
 

do jego poznania, abyśmy odpokutowali za niego i otrzymali 
przebaczenie i nowość życia. 

A On, gdy przyjdzie, przekona świat o grzechu i o 
sprawiedliwości, i o sądzie (J 16:8 BW 1975). 

A zakon wkroczył, aby się upadki pomnożyły; gdzie zaś 
grzech się rozmnożył, tam łaska bardziej obfitowała (Rz 5:20 
BW 1975). 

Im więcej czasu spędzimy z Jezusem, tym bardziej będziemy 
dostrzegać swoją grzeszność. Wielu ludziom nie podoba się ten proces i 
dlatego przestają czytać Biblię lub nie chcą przebywać w towarzystwie 
osób o silnej wierze. Ale to wynika z błędnego zrozumienia Boga. Bóg 
nie zmusi nas do zmiany; Najpierw potrzebuje, abyśmy chcieli się 
zmienić. Kiedy widzimy naszą grzeszność, możemy prosić Boga, aby 
uczynił nas coraz bardziej podobnymi do Jezusa, którego poznajemy 
coraz lepiej. Wierzmy, że zostajemy uświęceni i stajemy się bardziej 
podobni do Jezusa, nawet jeśli Szatan, świat lub ktokolwiek inny mówi, 
że nic się nie dzieje. 

Patrzcie, jaką miłość okazał nam Ojciec, że zostaliśmy 
nazwani dziećmi Bożymi i nimi jesteśmy. Dlatego świat nas 
nie zna, że jego nie poznał. Umiłowani, teraz dziećmi 
Bożymi jesteśmy, ale jeszcze się nie objawiło, czym 
będziemy. Lecz wiemy, że gdy się objawi, będziemy do 
niego podobni, gdyż ujrzymy go takim, jakim jest. I każdy, 
kto tę nadzieję w nim pokłada, oczyszcza się, tak jak On jest 
czysty. Każdy kto popełnia grzech, i zakon przestępuje, a 
grzech jest przestępstwem zakonu. A wiecie, że On się 
objawił, aby zgładzić grzechy, a grzechu w nim nie ma. 
Każdy, kto w nim mieszka, nie grzeszy; każdy, kto grzeszy, 
nie widział go ani go nie poznał (1J 3:1-6 BW 1975). 



46 
 

Kluczem do wyleczenia z grzechu, a tym samym bycia sprawiedliwym 
w świetle prawa i napełnionym życiem Bożym, jest poznanie Syna 
Bożego i oczyszczenie się, aby być do Niego podobnym.  

Módlcie się o zrozumienie Bożego przebaczenia i chęć przyjęcia go z 
wdzięcznością i bez zastrzeżeń. 

Podsumowanie  
Bóg zawsze przebacza ci ze swego serca. Jego przebaczenie jest łatwo 
dostępne i oferowane nawet zanim poprosisz. Nie chowa do ciebie 
urazy, czekając, aż zrobisz coś pierwszy. Nie musimy dokonywać 
chwalebnych uczynków, zanim Bóg rozważy czy nas kochać. Nie 
chodzi tu o prowadzenie zapisów czy w jakiś sposób bilansowanie 
ksiąg, ale o faktyczne uzdrowienie serc, tak aby nasza więź z Bogiem 
została przywrócona i usunięta została nasza skłonność do grzechu.  

Jesteś Jego cennym dzieckiem i On nigdy nie żywi wobec ciebie 
żadnych negatywnych myśli ani nigdy cię nie potępia. To cudowna 
prawda, która zwiększy twoją miłość do Niego. Uświadomienie sobie 
Jego dobrowolnie ofiarowanego (charizomai) przebaczenia i 
prawdziwych uczuć do ciebie znacznie ułatwia przyjęcie (aphiemi) 
dobrowolnie ofiarowanego przebaczenia oraz związanego z nim 
uzdrowienia i zbawienia.  

I ma to sens w porównaniu z naszym doświadczeniem. Pomyśl 
szczególnie o kochających rodzicach małych dzieci. Zawsze 
przebaczają swoim dzieciom, gdy zrobią coś złego; nie kochają ich 
wcale mniej i nie żywią do nich urazy. Nasze dzieci pomagają nam 
uczyć się o relacji między Bogiem a nami oraz o tym, jak On traktuje 
wszystkie swoje dzieci. 

Przyjmij więc przebaczenie, które jest ci dobrowolnie ofiarowane. 
Naucz się postrzegać Boga jako wspaniałego rodzica, którym jest. Czyż 



47 
 

zrozumienie Bożego przebaczenia nie jest błogosławieństwem? Raduj 
się z Jego darmowego przebaczenia i usunięcia twojego poczucia winy!  

Na koniec, jeśli znasz kogoś, kto zmaga się z problemem przebaczenia, 
udostępnij mu tę małą książeczkę. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



48 
 

Końcowe fakty o przebaczeniu 
 Przebaczenie jest udzielane przez przebaczającego – osobę, która 

przebacza.  
 Przebaczenie otrzymuje przebaczany – osoba, której przebacza się. 
  Przebaczenie składa się zatem z dwóch części i jest procesem 

dwustronnym.  
 W języku greckim istnieją różne słowa na określenie przebaczenia 

udzielonego i otrzymanego.  
 Przebaczenie udzielone jest tłumaczone z greckiego słowa 

charizomai  
 Otrzymane przebaczenie jest tłumaczone z greckiego słowa 

aphiemi. 
 Bóg nigdy aktywnie, osobiście nie nakłada kary za grzechy.  
 Każdy grzech ma konsekwencje, które są naturalnym skutkiem 

grzechu.  
 Grzechy są grzeszne (niewłaściwe), ponieważ ranią nas i innych.  
 Relacja Boga z nami jest podobna do relacji rodziców z dziećmi.  
 Bóg zaprojektował każde ze swoich praw, aby zapewnić nam 

błogosławieństwo i ochronę.  
 Żadne z praw Bożych nie jest arbitralne: „ponieważ jestem 

Bogiem i tak powiedziałem.”  
 Nasz zawsze miłosierny Bóg zawsze przebacza nam każdy grzech.  
 Bóg nie kocha nas mniej, gdy popadniemy w nawet poważny grzech.  
 Bóg chce jedynie chronić nas przed szkodliwymi skutkami 

grzechu.  

Dowody na wszystkie powyższe fakty przedstawiono w tym studium. 
Zrozumienie, jak działa przebaczenie i że Bóg zawsze nam przebacza, 
pomaga zdjąć z nas wszelki ciężar poczucia winy i wstydu. Przyjmij 
dobrowolnie ofiarowane przez Boga przebaczenie, a doświadczysz 
wielkiego spokoju ducha i czystego sumienia. Niech ta broszura 
zachęci cię do zbliżenia się do Niego. 


